

# بَذْلُ الْجَهُودِ

فِي

## حَلَّ أَبْيُ دَاؤُدْ

تألِيف

الْعَلَمَةِ الْمُحَمَّدِ عَلِيِّ الْجَاهِلِيِّ الصَّرَافِيِّ

الْمَوْفُ ١٣٤٦ مِنْ شَوَّال

خَاتَمَ عَلَيْهِ وَرَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ

أَبُو عَبْدِ الرَّحْمَنِ عَادِلِ بْنِ هَشَمٍ



دار الكتب العلمية

لَهَا مَعْنَى هَذَا لِيَكُونَ مَعْنَى

بِسْمِ اللَّهِ الرَّحْمَنِ الرَّحِيمِ

# بَذْلُ الْجُهُودِ

فِي  
حَلَّ أَبِي دَاؤِدَ

تألِيفُ

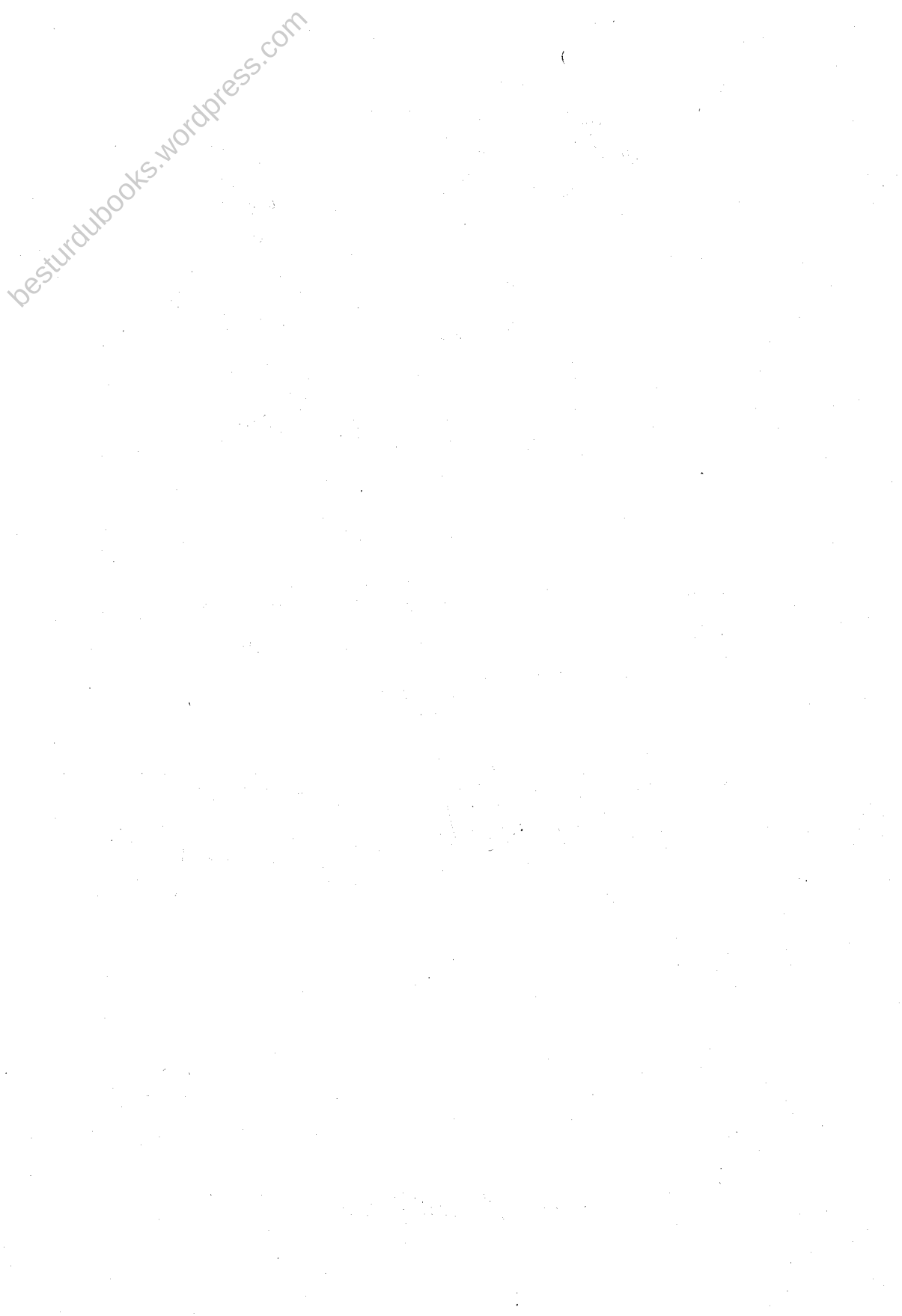
الْعَلَّامَةِ الْمَحَدُثِ الْكَبِيرِ الشَّيخِ خَلِيلِ أَحْمَدِ السَّهَارِ نَفْرُوِيِّ  
رَئِيسِ الْجَامِعَةِ الشَّهِيرَةِ بِمَظَاهِرِ الْعُلُومِ - سَهَارِ نَفْرُورِ بِالْهِنْدِ  
الْمَتَوْفِ ١٣٤٦ هـ

مَعْ تَعْلِيقِ شَيْخِ الْمَدِيثِ حَضْرَةِ الْعَلَّامَةِ مُحَمَّدِ زَكَرِيَاِ بْنِ يَحْيَىِ الْكَانِدِ هُلْوَىِ

الْجُزْءُ السَّادُسُ

بِإِذْنِ رَبِّ الْكِتَابِ الْعَلِيِّ

بِبِرْزُوقِ لِشَنَانِ



## بِسْمِ اللّٰهِ الرَّحْمٰنِ الرَّحِيْمِ

### (باب تفريع أبواب الجمعة) حدثنا القعنبي عن مالك عن

[ باب تفريع أبواب الجمعة ] التفريغ لغة التفريغ و التفصيل ، والمراد هنا بيان الفصول المتعلقة بالجمعة ، وفي نسخة العون : بعد هذا « باب فضل يوم الجمعة وليلة الجمعة » و الجمعة بضم الميم على المشهور ، و حكى الواحدى إسكان (١) الميم و فتحها و قرئ بها في الشواذ قاله الزمخشري ، وقال الزجاج : قرئ بكسرها أيضاً ، وقال الفراء : خففها الأعشش و قلماها عاصم وأهل المجاز ، وفي الموعب : من قال بالتسكين قال في جمعه جمع ، و من قال بالتنقير قال في جمعه جمعات ، ثم اختلفوا في تسمية هذا اليوم بال الجمعة فروى عن ابن عباس رضى الله تعالى عنهما أنه قال : إنما سمى يوم الجمعة لأن الله تعالى جمع فيه خلق آدم عليه الصلاة و السلام ، وكذلك روى ابن خزيمة عن سليمان رضى الله عنه مرفوعاً ، وفي الأمالى للعلب ، إنما سمى يوم الجمعة لأن قريشاً كانت تجتمع إلى قصى في دار الندوة ، وقيل لأن كعب بن لوى كان يجمع فيه قومه فيذكرهم و يأمرهم بتعظيم الحرم ، ويخبرهم بأنه سيعت منه النبي . و قال ابن حزم : هو اسم إسلامي ولم يكن في الجاهلية إنما كانت تسمى في الجاهلية العروبة فسميت في الإسلام الجمعة ، لأنها تجتمع فيه للصلوة ، إنما ماخوذ من الجمع ، وفي تفسير عبد بن حميد أخبرنا عبد الرزاق عن معمر عن أبوب عن ابن سيرين قال : جمع أهل المدينة قبل أن يقدم رسول الله ﷺ المدينة ، وقبل أن تنزل الجمعة وهو

(١) ثم قيل بالسكون لغة في الضم ، وقيل مصدر مبالغة و بالضم بمعنى المفعول وبالفتح بمعنى الفاعل أي جامع الناس أو الجموع فيه الناس ، كذا في تفسير الجمل .

الذين سموها الجمعة و ذلك لأن الانصار قالوا لليهود يوم يجتمعون فيه كل سبعة أيام و كذا للنصارى : فلهم فلتجعل يوماً يجتمع فيه ، و نذكر الله و نصلى و نشكرا ، فاجعلوه يوم الجمعة وكانوا يسمون يوم الجمعة يوم العروبة ، فاجتمعوا إلى أسعد فصل بهم ركتعين و ذكرهم فسموا الجمعة حين اجتمعوا إليه ، وذبح لهم أسعد شاة فتقدوا و تعشوا من شاة ، وذلك لقلتهم ، فأنزل الله في ذلك بعد « إذا نوى للصلة من يوم الجمعة » الآية ، انتهى .

و قال الزجاج و الفراء و أبو عبيدة و أبو عمرو : كانت العربية العاربة تقول ليوم السبت شبار وليوم الأحد أول ، و ليوم الاثنين أمنون ، و ليوم الثلاثاء جبار ، والاربعاء دبار ، و للخميس مؤنس ، و ليوم الجمعة العروبة ، و أول من نقل العروبة إلى يوم الجمعة كعب بن لؤي ، قال الكرمانى : فان قلت لم أئن الجمعة و هو صفة اليوم ، قلت : ليست التاء للتأنيث بل للبالغة كما يقال رجل علامه أو هي صفة للساعة انتهى ما قاله العينى ، و ذكر ابن القيم في المدى ليوم الجمعة ثلاثة (١) و ثلاثة خصوصية يختص ذلك اليوم بها حكى بعضها عنه الحافظ ، و قال : و فيها أنها يوم عيد ولا يصوم منفرداً ، و قراءة « ألم تزيل » و « هل آتى » في صيحتها ، والجمعة والماافقين فيها ، و الفضل لها و الطيب و السواك ، و ليس أحسن الثياب و تخير المسجد ، و التكبير و الاشتغال بالعبادة حتى يخرج الخطيب و الخطبة و الانصات ، و قراءة الكيف و نفي كراهة النافلة وقت الاستواء ، و منع السفر قبلها ، و تضييف أجر الذاهب إليها بكل خطوة أجر ستة و نفي تسجيل جهنم في يومها ، و ساعة الاجابة و تكبير الآيات و إنها يوم المزيد و الشاهد و المدخل بهذه الأمسة ، و خير أيام الأسبوع ، و تجتمع فيه الأرواح إن ثبت الخبر فيه ، و ذكر أشياء أخرى فيها نظر و ترك أشياء يطول تبعها ، انتهى ملخصاً ، والله أعلم .

[ حدثنا القعنى ] عبد الله بن مسلمة [ عن مالك ] بن أنس الامام [ عن

(١) وقال السيوطي في شرح الترمذى : قد تتبع خصائص الجمعة ، فبلغت مأة أوريتها في التأليف الخ .

يزيد بن عبد الله بن الهاد عن محمد بن إبراهيم عن أبي سللة بن عبد الرحمن عن أبي هريرة قال : قال رسول الله ﷺ : خير يوم طلعت فيه الشمس يوم الجمعة ، فيه خلق آدم

يزيد بن عبد الله بن الهاد عن محمد بن إبراهيم [عن أبي سللة بن عبد الرحمن عن أبي هريرة قال قال رسول الله ﷺ : خير يوم (١) طلعت فيه الشمس يوم الجمعة] قال الشوكاني : قال صاحب الفهرم صيغة خير و شر يستعملان للفاضلة و لغيرها فاذا كانت للفاضلة فأصلها أخير و أشرد على وزن أ فعل ، و أما إذا لم يكونوا للفاضلة فهمها من جملة الأسماء كما قال تعالى : إن ترك خيراً و يجعل الله فيه خيراً كثيراً ، وهي في حديث الباب للفاضلة ومعناها في الحديث أن يوم الجمعة أفضل من كل يوم طلعت شمسه ، و هذا الحديث يدل على أن أفضل الأيام يوم الجمعة ، وبه جزم ابن العربي و يشكل على ذلك ما رواه ابن حبان في صحيحه من حديث عبد الله بن قرط أن النبي ﷺ قال : أفضل الأيام عند الله تعالى يوم النحر ، و صياف في آخر أيام الصيف ، و يأتي الجمع بينه وبين ما أخرج أيضاً ابن حبان في صحيحه عن جابر قال قال رسول الله ﷺ ما من يوم أفضل عند الله تعالى من يوم عرفة هنالك إن شاء الله تعالى .

وقد جمع العراقي فقال : المراد بتفضيل الجمعة بالنسبة إلى أيام الجمعة ، وتفضيل يوم عرفة أو يوم النحر بالنسبة إلى أيام السنة ، و صرح بأن حديث أفضلية يوم الجمعة أصح ، و قال الشوكاني أيضاً في الصيفيات في شرح حديث عبد الله بن قرط إن (١) وفي الشامي نقل عن بعض الشافعية : أفضل الليالي ليلة مولده عليه السلام ، ثم القدر ثم الأسراء ، ثم ليلة عرفة ، ثم الجمعة ثم النصف من شعبان ثم العيد ، انتهاء ، و نقل في السعادية أن من حلف بطلاق امرأة في أفضل الأيام تطلق يوم عرفة .

## و فيه أهبط وفيه تيب عليه وفيه مات وفيه تقوم الساعة

رسول الله ﷺ قال : أعظم الأيام عند الله يوم النحر ، ثم يوم القر ، ويوم النحر هو يوم الحج الأكبر على الصريح عند الشافعية و مالك و أحمد لما في البخاري أنه <sup>عليه السلام</sup> وقف يوم النحر بين المبرات و قال : هذا يوم الحج الأكبر ، وفي الحديث دلالة على أنه أفضل أيام السنة و لكنه يعارضه حديث خير يوم طلعت عليه الشمس يوم الجمعة ، ويعارضه أيضاً ما أخرجه ابن حبان في صحيحه عن جابر قال قال رسول الله ﷺ : ما من يوم أفضل عند الله من يوم عرفة ينظر الله تعالى إلى سماه الدنيا فياهاي بأهل الأرض أهل السماء فلم ير يوم أكثر عنة من النار من يوم عرفة وقد ذهبت الشافعية (١) إلى أنه أفضل من يوم النحر و لا يخفى أن حديث الباب ليس فيه إلا أن يوم النحر أعظم ، و كونه أعظم و إن كان مستلزمـاً لكونه أفضل لكنه ليس كالتصريح بالأفضلية كما في حديث جابر رضي الله عنه ، إذ لا شك أن الدلالة المطابقة أقوى من الالزامية فإن أمكن الجمع بحمل أعظمية يوم النحر على غير الأفضلية فذاك وإن لم يكن ، فدلالة حديث جابر على أفضليـة يوم عرفة أقوى من دلالة حديث عبد الله بن قرط على أفضليـة يوم النحر ، انتهى

[ فيه خلق آدم (٢) ] الذي هو مبني العالم وأصل جميع الآنيـاء والرسل ، وفي روایة مسلم و الترمذی : و فيه أدخل الجنة ، و فيه دليل على أن آدم عليه السلام لم يخلق في الجنة بل خلق خارجها ثم أدخل إليها [ و فيه أهبط ] منها وفي روایة مسلم : و فيه أخرج منها أى أنزل من الجنة إلى الأرض لعدم تغطيـمه يوم الجمعة مما وقع له من الرحلة ليتداركه بعد النزول في الطاعة و العبادة فيرتفـق أعلى درجات

(١) قال ابن القيم : اختلف العلماء هل هو أفضل أم يوم عرفة على قولين هما وجهان للشافعية ، انتهى ، و جعل في تحفة الحاج ، أفضليـة الجمعة على عرفة شاذـاً في المذهب .

(٢) قال ابن العربي : الأمور كلها خير ثم ذكرـها .

## و ما من دابة إلا و هي مسيخة (١) يوم الجمعة من حين

الجنة ، ولعلم قدر النعمة لأن النعمة تتبين عند المحن ، قاله الشوكافى و حكى التووى عن القاضى عياض .

الظاهر أن هذه القضايا المعدودة ليست لذكر فضيلته ، لأن إخراج آدم و قيام الساعة لا يعد فضيلة وإنما هو بيان لما وقع فيه من الأمور العظام وما سيقع ليتأهب العبد فيه بالأعمال الصالحة لنيل رحمة الله و دفع نقمته ، هذا كلام القاضى ، و قال أبو بكر بن العربي في كتابه الأحوذى في شرح الترمذى : الجميع من الفضائل و خروج آدم من الجنة هو سبب وجود النزية ، وهذا النسل العظيم و وجود الرسل و الآنبياء و الصالحين والأولئك . و لم يخرج منها طرداً بل لقضاء أو طار ثم يعود إليها ، وأما قيام الساعة فتعجيز لجزاء الآنبياء و الصديقين والأولئك وغيرهم وإظهار كرامتهم و شرفهم ، انتهى

[وفيه تيب عليه] هو ماض مجہول من تاب أى وفق للتوبة وقبلت التوبة منه وهي أعظم الملة عليه ، قال الله تعالى : ثم اجتباه ربها فتاب عليه وهدى [وفيه] أى في يوم الجمعة [مات] و الموت تحفة المؤمن كما ورد عن ابن عمر موقعاً رواه الحاكم و البيهقي و غيرهما ، قال القاضى : لا شك أن خلق آدم فيه شرفاً وكذا وفاته فإنه سبب لوصوله إلى جناب الأقدس و الخلاص عن النكبات [و فيه تقوم الساعة] وفيها نعمتان عظيمتان للؤمنين ، وصولهم إلى النعيم المقيم وحصول أعدائهم في عذاب الجحيم [وما من دابة] زيادة من لاقادة الاستغراق في النفي [إلا و هي مسيخة] روى بالسين و الصاد ، و هما لفستان أى مصبغة مستيمة كقول الشاعر :

أصاحت إلى الواشى فلaj بها المجر

قال القارى : ووجه إصاخة كل دابة و هي ما لا يعقل هو أن الله تعالى يجعلها ملهمة بذلك مستشرعة عنده ، فلا عجب في ذلك من قدرة الله تعالى ، و لعل

(١) و في نسخة : مصيخة .

تصبح (١) حتى تطلع الشمس شفقاً من الساعة إلا الجن و الانس ، و فيها (٢) ساعة لا يصادفها عبد مسلم و هو يصلى يسأل الله عزوجل حاجة إلا أعطاه إياها ، قال كعب ذلك في كل سنة يوم ، فقلت : بل في كل جمعة ، قال :

الحكمة في الاختفاء عن الجن و الانس أنهم لو كشفوا بشئ من ذلك اختلت قاعدة الابتلاء والتکلیف و حق القول عليهم ، ذكره الطبی ، و تبعه ابن حجر ، وفيه أنهم لو ألمحوا بما ألمحت الدواب ، و انتظروا وقوع القيامة لا يلزم منه اختلال قاعدة التکلیف ولا وقوع القيامة فتدبر [ يوم الجمعة من حين تصبح ] قال الطبی : بني على الفتح لإضافته إلى الجملة ، ويجوز إعرابه إلا أن الرواية بالفتح [ حتى تطلع الشمس ] لأن القيامة تظهر يوم الجمعة بين الصبح و طلوع الشمس [ شفقاً ] أي خوفاً [ من الساعة ] أي من قيام القيامة ، و إنما سميت ساعة لوقوعها في ساعة [ إلا الجن و الانس ] فانهم لا يلمون بذلك بأن هذا يوم يحتمل وقوع القيامة فيه ، بل المعنى أن غالبيهم غافلون عن ذلك إلا أنهم لا يعلمون وإخفاوها عنهم ليتحقق عنهم الإيمان بالغيب و لأنهم لو علواها لتفغض عنهم عيشهم ، و لم يشتعلوا بتحصيل كفافهم من القوت خوفاً من ذلك [ و فيها ] أي في الجمعة أو في ساعات يوم الجمعة ، و في رواية بالذكر أي في يوم الجمعة ، والمراد جنسه [ ساعة لا يصادفها ] أي لا يوافقها [ عبد مسلم وهو يصلى ] حقيقة أو حكماً بالاتظار ، أو معناه يدعوه [ يسأل الله عز وججل ] حال أو بدل [ حاجة ] من أمر الدنيا و الآخرة [ إلا أعطاه إياها ] أي بالشروط المعتبرة في آداب الدعاء [ قال كعب : ذلك ] إشارة إلى اليوم المذكور المشتمل على تلك الساعة الشريفة مبتدأ [ في كل سنة يوم ] و يوم خبره [ فقلت : بل في كل جمعة ] أي هي الساعة في كل جمعة أو هذا اليوم في كل أسبوع يوم أي هذا اليوم المشتمل على ما ذكر كان في كل أسبوع ، و هذا أظهر مطابقة للجواب

(١) وفي نسخة : يصبح . (٢) وفي نسخة : و فيه .

فقرأ كعب التوراة ، فقال : صدق رسول الله ﷺ قال أبو هريرة ثم لقيت عبد الله بن سلام خديشه بمجلسى مع كعب فقال عبد الله بن سلام : قد علمت آية ساعة هي قال أبو هريرة : فقلت له فأخبرنى بها فقال عبد الله بن سلام هي آخر ساعة من يوم الجمعة فقلت كيف هي آخر ساعة من يوم الجمعة ، وقد قال رسول الله ﷺ : لا يصادفها عبد مسلم وهو يصلى و تلك الساعة لا يصلى فيها فقال عبد الله بن سلام : ألم يقول رسول الله ﷺ من جلس

[ قال : فقرأ كعب التوراة ] بالحفظ أو بالنظر [ فقال : صدق رسول الله ﷺ ] و في هذا معجزة عظيمة دالة على كمال علمه عليه الصلاة والسلام مع أنه أهى حيث أخبر بما خفى على أعلم أهل الكتاب [ قال أبو هريرة ثم لقيت عبد الله بن سلام ] صحابي جليل كان من أصحاب اليهود ، فأسلم حين قدم رسول الله ﷺ المدينة [ خديشه بمجلسى ] أى بمحلوسى [ مع كعب ] الأبحار [ فقال عبد الله بن سلام ، قد علمت آية ساعة هي ] بتصب آية على مفعولية علمت ، و في نسخة يرفعها كقوله تعالى : **لَعْنَ أَيِّ ذَرَبَيْنِ** [ قال أبو هريرة فقلت له ] أى لعبد الله بن سلام [ فأخبرنى بها ] أى بتلك الساعة [ فقال عبد الله بن سلام هي آخر ساعة من يوم الجمعة ] يدل عليه ما أخرجه الترمذى عن أنس قال : قال رسول الله ﷺ : **الْمُقْسِمُونَ إِلَى تَرْجِي** يوم الجمعة بعد العصر إلى غيبة الشمس ، قال أبو هريرة [ فقلت ] لعبد الله بن سلام [ كيف هي ] أى تلك الساعة [ آخر ساعة من يوم الجمعة ، وقد قال رسول الله ﷺ ] أى و الحال أنه ﷺ قال : [ لا يصادفها عبد مسلم وهو يصلى و تلك الساعة لا يصلى فيها ] على صيغة المحبول للكراهة [ فقال عبد الله بن سلام : ألم يقل رسول الله ﷺ من جلس مجلساً ] أى جلوساً أو مكان جلوس [ يتضرر الصلاة ]

مجلساً يتضرر الصلاة فهو في صلاة <sup>(١)</sup> حتى يصلى ، قال :  
فقلت بلى ، قال هو ذاك <sup>(٢)</sup>.

حدثنا هارون بن عبد الله نا حسين بن علي عن عبد الرحمن  
بن يزيد بن جابر عن أبي الأشعث الصنعاني عن أوس بن  
أوس قال : قال رسول <sup>(٣)</sup> الله ﷺ : إن من أفضل أيامكم  
يوم الجمعة فيه خلق آدم و فيه قبض ، و فيه النفخة و فيه  
الصعقة ، فأكثروا على من الصلاة فيه فان صلاتكم معروضة

فيه [ فهو في صلاة ] أى حكماً [ حتى يصلى ] حقيقة [ قال : فقلت بلى ] أى قال  
رسول الله ﷺ ذلك [ قال ] عبد الله [ هو ذاك ] .  
[ حدثنا هارون بن عبد الله ] بن مروان [ نا حسين بن علي ] الجعفي [ عن  
عبد الرحمن <sup>(٤)</sup> بن يزيد بن جابر ] الأزدي أبو عتبة الشامي الداراني ثقة [ عن أبي  
الأشعث الصنعاني ] شراحيل بن آدأ [ عن أوس بن أوس ] التقى [ قال : قال رسول الله  
ﷺ : إن من أفضل أيامكم يوم الجمعة ] زيادة لفظ من تدل على أن يوم الجمعة  
داخل في الأفضل من الأيام ، فعلى هذا فيه إشارة إلى أن يوم عرفة أفضل أو مساو  
له [ فيه خلق آدم ] أى طينته [ وفيه ] أى في جنسه [ قبض ] أى روحه [ وفيه  
النفخة ] أى النفخة الثانية التي توصل الأبرار إلى النعم الباقية ، قال الطبي و تبعه  
ابن حجر : أى النفخة الأولى فإنها مبدأ قيام الساعة ومقدم النشأة الثانية ، ولا منع  
من الجمع [ وفيه الصعقة ] أى الصبح ، و المراد بها الصوت المسائل الذي يموت

(١) وفي نسخة : في الصلاة . (٢) وفي نسخة : ذلك (٣) وفي نسخة : النبي .

(٤) والحديث صحيحه الحكم على شرط البخاري و ذكره ابن أبي حاتم في العلل ،  
و نقل عن أبيه أنه منكر لأن عبد الرحمن منكر الحديث ، قاله الشوكاف و قريب  
 منه ما قال الفارسي و البسط في الصارم المنك في الرد على السبك .

على ، قال قالوا يا رسول الله وكيف تعرض صلاتنا عليك  
و قد أرمت قال : يقولون بليت فقسال : إن الله عز  
و جل حرم على الأرض أجساد الأنبياء .

الإنسان من هوله و هي الفخمة الأولى ، قال تعالى : « و نفح في الصور فصعقت  
من في السماوات و من في الأرض إلا من شاء الله » فالنكرار باعتبار تغایر الوصفين  
وال الأولى ما أخترناه من التغایر الحقيقى ، و قيل إشارة إلى صفة موسى عليه السلام  
[ فأكثروا على من الصلة فيه ] أي في يوم الجمعة فان الصلة من أفضل العبادات وهي  
فيها أفضل من غيرها ولكونه سيد الأيام فيصرف في خدمة سيد الأنام عليه الصلة والسلام  
[ فان صلاتكم معروضة على ] يعني على وجه القبول فيه و إلا فهي دائماً تتعرض عليه  
بواسطة الملائكة إلا عند روضته فيسمعنها بحضرته [ قال قالوا يا رسول الله و كيف  
تعرض صلاتنا عليك و قد أرمت ] جملة حالية بفتح الراء و سكون الميم وفتح التاء  
المخففة - و يرى بكسر الراء أي بليت ، و قيل على الباء للفعل من الأرم و هو  
الأكل ، أي صرت مأكلولا للارض وقال الخطابي أصله أرمت (١) خذلوا إحدى  
الليمين كظللت و هي لغة بعض العرب [ قال ] أوس [ يقولون ] الصحابة أي  
يريدون بهذا القول [ بليت فقال ] رسول الله ﷺ [ إن الله عز و جل حرم على  
الارض ] أي منها [ أجساد الأنبياء ] (٢) أي من أن تأكلها فان الأنبياء في قبورهم  
أحياء (٣) قال الطيبي فان قلت ما وجہ الجواب بقوله : إن الله حرم على الأرض

(١) و هكذا فسره المجد في القاموس في رمه .

(٢) قال السيوطي في الدرر الحسان : خمسة حرم الله أجسادهم ، الأنبياء و العلماء  
و الشهداء الذين يقتلون في سبيل الله و قارئ القرآن و المؤذن احتساباً .

(٤) و استدل بالحديث على حياة الأنبياء كما بسط في الحاشية و يؤيده حديث نبى  
الله حى يرزق ، كذا في المشكاة : عن ابن ماجه وسيأتي من حديث رد الله على  
روحى و أجمل الكلام على المسألة ابن القيم في المهدى .

( باب الاجابة أية ساعة هي في يوم الجمعة ) حدثنا أحمد بن صالح نا ابن وهب أخبرني عمرو يعني ابن الحارث أن الجلاح مولى عبد العزيز <sup>(١)</sup> حدثه أن أبا سلمة يعني ابن عبد الرحمن حدثه عن جابر بن عبد الله عن رسول الله صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ أنه قال يوم الجمعة ثنتا عشرة يزيد ساعة لا يوجد مسلم <sup>(٢)</sup> يسأل الله شيئاً إلا آتاه الله عز وجل فالتسوها

أجسام الآنياء فإن المانع من العرض والسماع هو الموت وهو قائم ، قلت : لا شك أن حفظ أجسامهم من أن ترمي خرق للعادة المستمرة فكما أن الله تعالى يحفظها منه فكذلك يمكن من العرض عليهم ومن الاستماع منهم صلوات الأمة و يؤيده ما سيورد في الحديث الثالث من الفصل الثالث فنبي الله حي برزق .

[ باب الاجابة أية ساعة هي في يوم الجمعة ] معناه ساعة الاجابة أية ساعة هي في يوم الجمعة ، أو يقال الاجابة في أية ساعة في يوم الجمعة [ حدثنا أحمد بن صالح نا ابن وهب ] عبد الله [ أخبرني عمرو يعني ابن الحارث أن الجلاح مولى عبد العزيز ] يعني ابن مروان أبو كثير الأموي المصري ، قال الدارقطني : لا يأس به ، وقال ابن عبد البر : هو مصرى تابعى ثقة [ حدثه أن أبا سلمة يعني ابن عبد الرحمن حدثه عن جابر بن عبد الله عن رسول الله صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ أنه قال يوم الجمعة ثنتا عشرة يزيد ساعة ] أى لم يقل رسول الله صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ لفظ ساعة بل أراد ذلك من العدد ، و يمكن أن يقال إن جابر بن عبد الله أو غيره من رواة السندي لم يقل بها ، فزاد تلبيذه لفظ يزيد إشارة إلى أنه لم يقل الشيخ لفظ ساعة ولكن أراده ، المراد بالساعة التجويمية ، وفي متن الأخبار : وفيها ساعة [ لا يوجد ] عبد [ مسلم يسأل الله ] فيها [ شيئاً إلا آتاه الله عز وجل ] بالشروط المعتبرة في الدعاء [ فالتسوها ] أى الساعة

(١) وفي نسخة : يعني ابن مروان . (٢) وفي نسخة : عبد مسلم .

## آخر ساعة بعد العصر .

حدثنا أحمد بن صالح نا ابن وهب أخبرني مخرمة يعني ابن بكر عن أبيه عن أبي بردة بن أبي موسى الأشعري قال قال لي عبد الله بن عمر أسمعت أباك يحدث عن رسول الله ﷺ (١) في شأن الجمعة يعني الساعة ، قال قلت نعم سمعته يقول سمعت رسول الله ﷺ يقول هي ما بين أن يجلس الإمام إلى أن تقضى الصلاة ، قال أبو داؤد : يعني على المنبر .

العرفية التي هو ساعة الإجابة [ آخر ساعة ] أي في آخر ساعة نبوية [ بعد العصر ].  
 حدثنا أحمد بن صالح نا ابن وهب أخبرني مخرمة يعني ابن بكر [ بن عبد الله بن الأشج أبو المسور المدق صدوق و روايته عن أبيه وجادة من كتابه ، قاله أحمر و ابن معين وغيرهما ، و قال ابن المديني : سمع من أبيه قليلا [ عن أبيه ] بكر بن عبد الله بن الأشج مولى بي مخزوم أبو عبد الله أو أبو يوسف المدق زميل مصر نقة [ عن أبي بردة بن أبي موسى الأشعري قال قال لي : عبد الله بن عمر أسمعت أباك ] أي أبو موسى الأشعري [ يحدث عن رسول الله ﷺ في شأن الجمعة يعني الساعة ] أي ساعة الإجابة [ قال قلت : نعم سمعته ] أي أي [ يقول سمعت رسول الله ﷺ يقول هي ] أي ساعة الإجابة [ ما بين أن يجلس الإمام ] أي جلوس الإمام للخطبة [ إلى أن تقضى الصلاة ] أي إلى تمام الصلاة [ قال أبو داؤد يعني على المنبر ] أي المراد بالجلوس في الحديث جلوس الإمام للخطبة على المنبر أو الجلوس بين الخطبيتين ، وقد اختلفت الآقوال في تلك الساعة ، و ذكرها الحافظ في فتح الباري مفصلة ، و أنا أخصها لك و أينما مختصرة بمحذف الدلائل إلا ما لا بد منها ، قال الحافظ رحمه الله تعالى : و قد اختلف أهل العلم من الصحابة (١) و في نسخة : قال .

و الذابحين و من بعدهم في هذه الساعة هل هي باقية أو رفعت ، و على البقاء هل هي في كل جمعة أو في جمعة واحدة من كل سنة ، و على الأول هل هي وقت من اليوم معين أو مبهم ، و على التعيين هل تستوعب الوقت ، أو تبهم فيه ، و على الإيمام ما ابتدأوها و ما انتهاها ، و على كل ذلك هل تستمر أو تنتقل ، و على الانتقال هل تستفرق اليوم أو بعضه ، و ما أنا أذكر لك ما اتصل إلى من الأقوال ثم أعود إلى الجمع بينها و الترجيح

**الأول - إنها رفعت** ، حكاه ابن عبد البر عن قوم وزيفه ، و قال عياض :

رد السلف على قائله ، و قال صاحب المدى : إن أراد قائله إنها كانت معلومة فرفع عليها عن الأمة فصارت مبهمة أحمل و إن أراد حققتها فهو مردود على قائله .  
**القول الثاني - إنها موجودة** ، لكن في جمعة واحدة من كل سنة ، قاله كعب الأحبار لأبي هريرة فرد عليه فرجع إليه - **الثالث - إنها مخفية في جميع اليوم كما أخفيت ليلة القدر في العشر** . و هو قضية كلام جمع من العلماء : كالرافع و صاحب المقني وغيرهما حيث قالوا : يستحب أن يكثر من الدعاء يوم الجمعة رجاء أن يصادف ساعة الاجابة ، و من حجة هذا القول تشبيهها بليلة القدر ، و اسم الأعظم في الأسماء الحسنى ، و الحكمة في ذلك بعث العباد على الاجتهاد في الطلب و استيعاب الوقت في العبادة **الرابع - إنها تنتقل في يوم الجمعة و لا تلزم ساعة معينة لا ظاهرة و لا مخفية** ، قال الغزالى هذا أشبه الأقوال ، و جزم به ابن عساكر وغيره وقال الحب الطبرى : إنه الأظاهر . **الخامس - إذا أذن المؤذن لصلاة العادة** ، ذكره شيخنا المحافظ أبو الفضل في شرح الترمذى و شيخنا سراج الدين ابن الملقن في شرحه على البخارى ، و نسبة لشيخ ابن أبي شيبة عن عائشة ، وقد رواه الرؤياني في مسنده عنها فأطلق الصلاة و لم يقيدها ، و رواه ابن المنذر فقيدها بصلة الجمعة . **السادس - من طلوع الفجر إلى طلوع الشمس . السابع - مثله ، و زاد ومن العصر إلى الغروب . الثامن - مثله ، و زاد و ما بين أن ينزل الإمام من المنبر إلى أن يكبر . التاسع - إنها**

أول ساعة بعد طلوع الشمس . العاشر - عند طلوع الشمس . الحادى عشر - إنها في آخر الساعة الثالثة من النهار . الثاني عشر - من الزوال إلى أن يصير الظل نصف ذراع . الثالث عشر - منه لكن قال إلى أن يصير الظل ذراعاً ، الرابع عشر - بعد زوال الشمس بسهر إلى ذراع ، الخامس عشر - إذا زالت الشمس . السادس عشر - إذا أذن المؤذن لصلاة الجمعة ، وهذا يغاير الذى قبله من حيث إن الأذان قد يتأخر عن الزوال ، قال التوين بن المنير : ويتبع حمله على الأذان الذى بين يدى الخطيب السابع عشر - من الزوال إلى أن يدخل الرجل في الصلاة ، وحكاية بن الصباغ : بلفظ إلى أن يدخل الإمام الثامن عشر - من الزوال إلى خروج الإمام . التاسع عشر - من الزوال إلى غروب الشمس . العشرون - ما بين خروج الإمام إلى أن تقام الصلاة الحادى والعشرون - عند خروج الإمام . الثاني والعشرون - ما بين خروج الإمام إلى أن تنتهي الصلاة . الثالث والعشرون - ما بين أن يحرم البيع إلى أن يحل . الرابع والعشرون - ما بين الأذان إلى انتهاء الصلاة . الخامس والعشرون - ما بين أن يجلس الإمام على المنبر إلى أن تنتهي الصلاة ، رواه مسلم و أبو داود من طريق خرمة بن بكيه عن أبيه عن أبي بودة بن أبي موسى أن ابن عمر سأله عنها سمع من أبيه في ساعة الجمعة ، فقال سمعت أبي يقول سمعت رسول الله صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ فذكره ، وهذا القول يمكن أن ينعد مع الذين قبله ، السادس والعشرون - عند التأذين وعند تذكير الإمام وعد الاقامة ، السابع والعشرون - إذا أذن وإذا رق المنبر وإذا أقيمت الصلاة . الثامن والعشرون - من حين يفتح الإمام الخطبة حتى يفرغ ، التاسع والعشرون - إذا بلغ الخطيب المنبر وأخذ في الخطبة . الثلاثون - عند الجلوس بين الخطبيتين . الحادى والثلاثون - إنها عند نزول الإمام من المنبر . الثاني والثلاثون - حين تقام الصلاة حتى يقوم الإمام في مقامه . الثالث والثلاثون - من إقامة الصف إلى تمام الصلاة . الرابع والثلاثون - هي الساعة التي كان يصلى النبي صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ فيها الجمعة ، وهذا يغاير الذى قبله من جهة اطلاق ذلك و تقديره

هذا . الخامس و الثلاثون - من صلاة العصر إلى غروب الشمس ، و ذكر ابن عبد البر أن قوله فالتقسوها إلى آخره مدرج في الخبر الذي رواه ابن جرير من طريق صفوان بن سليم عن أبي سلية عن أبي سعيد مرفوعاً ، بل فقط فالتقسوها بعد العصر من قول أبي سلية السادس و الثلاثون - في صلاة العصر . السابع و الثلاثون - بعد العصر إلى وقت الاختيار حكاه الغزالى في الاحياء . الثامن و الثلاثون - بعد العصر مطلقاً . التاسع و الثلاثون - من وسط النهار إلى قرب آخر النهار . والأربعون - من حين تصرف الشمس إلى أن تغيب و هو قريب من الذي بعده . الحادى والأربعون آخر ساعة بعد العصر ، رواه أبو داود و الساقى و المحاكم باسناد حسن عن أبي سلية عن جابر مرفوعاً ، و رواه مالك وأصحاب السنن و ابن خزيمة و ابن حبان من طريق محمد بن إبراهيم عن أبي سلية عن أبي هريرة عن عبد الله بن سلام قوله : و فيه مناظرة أبي هريرة له في ذلك ، و احتجاج عبد الله بن سلام بأن منظر الصلاة في صلاة . الثاني والأربعون - من حين يغيب نصف قرص الشمس أو من حين تدل الشمس للغروب إلى أن يتكامل غروبها ، و هذا جميع ما اتصل إلى من الأقوال في ساعة الجمعة ، وليس كلها متفايرة من كل جهة بل كثير منها يمكن أن يتعدد مع غيره ، ثم ظفرت بعد كتابة هذا بقول زائد لصاحبنا العلامة الحافظ شمس الدين الجزرى في كتابه المسمى بالمحصن الحصين ما نصه : و الذى اعتقده أنها وقت قراءة الامام الفاتحة في صلاة الجمعة إلى أن يقول آمين جعماً بين الأحاديث التى حتحت ، و لا شك أن أرجح الأقوال المذكورة ، حديث أبي موسى وحديث عبد الله بن سلام كاً تقدم ، قال الحب الطبرى : أصح الأحاديث فيها حديث أبي موسى ، و هو الخامس و العشرون ، و أشهر الأقوال فيها قول عبد الله بن سلام و هو الحادى و الأربعون ، و ما عداهما إما موافق لها أو لا يلحدها ، أو ضعيف الأسناد أو موقف استند قائله إلى اجتهاد دون توقف ، و لا يعارضها حديث أبي سعيد في كونه متلقى أنسيا بعد أن علمها لاحتمال أن يكونا سمعاً ذلك

## ( باب فضل الجمعة ) حدثنا مسددنا أبو معاوية عن

منه قبل أن أنسى ، وأشار إلى ذلك البيهقي و غيره ، وقد اختلف السلف في أيها أرجح فقال مسلم : حديث أبي موسى أجود شئ في هذا الباب وأصحه ، وبذلك قال البيهقي و ابن العربي و جماعة : و قال القرطبي : هو نص في موضع الخلاف فلا يلتفت إلى غيره ، وقال النووي : هو الصحيح بل الصواب و جزم في الروضة أنه الصواب و رجحه أيضاً بكونه من فواعصريحاً ، وفي أحد الصحيحين ، وذهب آخرون إلى ترجيح قول عبد الله بن سلام ، فحيى الترمذى عن أحمد أنه قال : أكثر الأحاديث على ذلك ، وقال ابن عبد البر : إنه أثبت شئ في هذا الباب ، وروى سعيد بن منصور بأسناد صحيح إلى أبي سلمة بن عبد الرحمن أن ناساً من الصحابة اجتمعوا فتقاضروا ساعة الجمعة ثم افترقوا فلم يختلفوا أنها آخر ساعة من يوم الجمعة ، ورجحه كثير من الأئمة أيضاً كأحد و إسحاق ، و من المالكية الطرطوشى ، وحيى العلاني أن شيخه ابن الزملکاني شيخ الشافعية في وقته كان يختاره و يحكى عنه نص الشافعى ، وأجابوا عن كونه ليس في أحد الصحيحين بأن الترجيح بما في الصحيحين أو أحدهما إنما هو حيث لا يكون عاً انتقده الحفاظ كحديث أبي موسى هذا فإنه أعلى بالاقطاع و الاضطراب ، أما الاقطاع فلان مخرمة بن بكير لم يسمع من أية ، و أما الاضطراب فقد رواه أبو إسحاق و واصل الأحدب و معاوية بن قرة و غيرهم عن أبي بردة من قوله : وهو لأن من أهل الكوفة و أبو بردة كوفي فهم أعلم بمحدثه من بكير المدق ، و هم عدد . و هو واحد ، و بهذا جزم الدارقطنى بأن الموقف هو الصواب ، و سلك صاحب المدى مسلكاً آخر ، فاختار أن ساعة الاجابة منحصرة في أحد الوقتين المذكورين وأن أحد هما لا يعارض الآخر و سبق إلى نحو ذلك الإمام أحد و هو أولى في طريق الجمع .

[ باب فضل الجمعة ( ١ ) ] أي فضل صلاة الجمعة [ حدثنا مسددنا أبو معاوية

( ١ ) يشكل عليه ما في المؤطا عن عثمان أن للنصت مثل ما للسامع .

الأعمش عن أبي صالح عن أبي هريرة قال قال رسول الله ﷺ من توضاً فأحسن الوضوء ثم أتى الجمعة قال فاستمع وأنصت غفر له ما بين الجمعة إلى الجمعة ، وزيادة ثلاثة أيام ، ومن مس الحصى فقد لغا .

حدثنا إبراهيم بن موسى أنا عيسى نا عبد الرحمن بن يزيد بن جابر حدثني عطاء الخراساني عن مولى امرأته أم عثمان

عن الأعمش عن أبي صالح عن أبي هريرة قال قال رسول الله ﷺ من توضاً فأحسن الوضوء [ أى أكله ] ثم أتى الجمعة [ أى المسجد لصلاة الجمعة ] [ قال ] مكذا في أكثر النسخ المندبة وليس في المصرية والكافورية ، و الضمير إلى رسول الله ﷺ [ فاستمع وأنصت ] ولم يبلغ فيها [ غفر له ما بين الجمعة إلى الجمعة (١) ] أى ما كان فيها من الخطايا والزلات [ و زيادة ثلاثة أيام ] أى غفر له ما صدر منه من الخطايا في ثلاثة أيام زائدة على الأسبوع لأن الحسنة بعشرة أمثالها (٢) [ ومن مس الحصى ] أى لتسويتها سواء مسها في الصلاة أو قبلها بطريق اللعب في حال الخطبة [ فقد لغا ] أى ارتكب (٣) اللغو المنهي عنه فلا يحصل له كمال الفضيلة .

[ حدثنا إبراهيم بن موسى ] الرازى [ أنا عيسى ] بن يونس بن أبي إسحاق [ نا عبد الرحمن بن يزيد بن جابر حدثني عطاء ] بن أبي مسلم [ الخراساني ] واسم أبي مسلم ميسرة - أبو عثمان [ عن مولى امرأته أم عثمان ] ولم أقف على ترجمة

(١) الماضية كما في رواية المشكاة .

(٢) هذا إذا احتسب من صلاة الجمعة إلى مثلها لكنها إذا احتسب من صبيحة الجمعة إلى الجمعة الأخرى تزيد على عشرة ، كذا في العرف الشذى .

(٣) قال في المجمع : أى تكلم أو عدل عن الصواب أو خاب ، و الأصل الأول جعل المس كاللغو لأنه يشغل عن سماع الخطبة كما يشغل الكلام .

قال سمعت علياً رضي الله عنه على منبر الكوفة يقول :  
إذا كان يوم الجمعة غدت الشياطين براياتها إلى الأسواق  
فيرمون (١) الناس بالترابيث أو الرباث و يشطونهم عن  
ال الجمعة و تندو الملائكة فتجلس (٢) على باب (٣) المسجد

مولى امرأة عطاء أم عثمان فيها عندي من الكتب ، لكن قال الشوكافى في النيل : حديث  
على في إسناده رجل مجاهول لأن عطاء الحراسانى رواه عن مولى امرأة أم عثمان  
قال سمعت علياً ، الحديث [ قال ] أى مولى امرأة عطاء [ سمعت علياً رضي الله  
عنه على منبر الكوفة ، يقول : إذا كان يوم الجمعة غدت الشياطين ] أى يمثون  
[ براياتها ] بجمع راية ، و هي العلم الذى في العسكر ، و يحتمل أن يكون معناه  
الغسل و الطوق الذى في العنق ، و هذا المعنى أقرب ، قال في المجمع : و فيه  
الدين راية الله في الأرض يحملها في عنق من أذله ، انتهى ، و قال في القاموس :  
والقلادة هي التي توضع في عنق الغلام الأبق ، قال ابن الأثير : الراية مديدة مستديرة  
على قدر العنق تجعل فيه ، و منه حديث قتادة في العبد الأبق ، كره له الراية  
و رخص في القيد و منها من تأليف يأيدين و راء ، قاله في اللسان [ إلى الأسواق  
فيرمون ] قال في المجمع عن شرح الجامع الصغير : إنما هو يربثون [ الناس ] أى  
مكان يرمون الناس [ بالترابيث أو الرباث ] قال في فتح الودود : قال الخطابي :  
إنما هو الرباث جميع ريبة و هي ما يعوق الإنسان عن الوجه الذي يتوجه إليه ،  
و أما الترابيث فليس بشئ ، وقال في النهاية : يجوز إن صحت الرواية أن يكون  
جمع تربة و هي المرة الواحدة من الترابيث ، يقال ربته عن الأمر تريشاً ،  
وتربة واحدة إذا حبسه و نبطه [ يشطونهم ] أى يعقوبون [ عن الجمعة ] أى عن

(١) وفي نسخة : فيرثون . (٢) وفي نسخة : فيجلسون .

(٣) وفي نسخة : أبواب .

فيكتبون الرجل من ساعته ، و الرجل من ساعتين حتى يخرج الامام فإذا جلس الرجل مجلساً يستمكّن فيه من الاستئاع و النظر فأنصت و لم يلغ كان له كفلان من أجر (١) ، وإن جلس مجلساً يستمكّن فيه من الاستئاع و النظر فلغا و لم ينصت كان له كفل من وزر ، ومن قال يوم الجمعة لصاحبته صه فقد لغا و من لغا فليس

صلاتها [و تندو الملائكة فتجلس على باب المسجد فيكتبون الرجل] الداخل في المسجد [من ساعة (٢)] أي بعد ساعة الأذان أو من أهل ساعة واحدة ، والمراد بالساعة العرفية [والرجل] الداخل [من ساعتين] أي يكتبون الرجل الداخل في المسجد بعد ساعتين أو يكتبون الرجل من أهل ساعتين [حتى يخرج الامام] أي للخطبة [إذا جلس الرجل مجلساً يستمكّن فيه من الاستئاع] للخطبة [والنظر] إلى الامام [أنصت] أي سكت سكوت مستمع [و لم يلغ] أي لم يرتكب اللغو من الفعل والقول وإن كان من قبيل الأمر بالمعروف [كان له كفلان] أي نصيبيان [من أجر وإن جلس مجلساً يستمكّن فيه من الاستئاع] للخطبة [و النظر] إلى الامام [فلغا و لم ينصت كان له كفل] أي نصيبي ، وفي البيوق كفلان أو كفل [من وزر] الوزر الحمل و التقل ، و يطلق كثيراً على الإثم و الذنب [و من قال : يوم الجمعة لصاحبته] أي من هو قريبه [صه] أي هذه الكلمة الخفيفة المركبة من حرفين و معناها اسكت [فقد لغا] وإن كان هذا من قبيل الأمر بالمعروف [و من

(١) وفي نسخة : الأجر . وفي نسخة : فان نأى و جلس حيث لا يسمع فأنصت و لم يلغ كان له كفل من أجر . وإن جلس مجلساً يستمكّن فيه من الاستئاع و النظر فلغا و لم ينصت كان عليه كفلان من وزر .

(٢) من الصباح عند الجمهور و من الزوال عند مالك .

له في جمعته تلك شئ ، ثم يقول في آخر ذلك : سمعت رسول الله ﷺ يقول ذلك ، قال أبو داود رواه الوليد بن مسلم عن ابن جابر قال بالرباith ، وقال مولى امرأته أم عثمان بن عطاء .

لنا فليس له في جمعته تلك [ أي التي لغا فيها [ شئ ] من الأجر أي الفضيلة وإلا فقد حصل له نفس الصلاة وسقوط الفرض [ ثم يقول ] على بن أبي طالب [ في آخر ذلك سمعت رسول الله ﷺ يقول ذلك ] الحديث [ قال أبو داود رواه الوليد بن مسلم عن ابن جابر قال [ الوليد [ بالرباith ] أي جزماً ولم يقل بالشك بين التراييث و الرباith [ و قال [ الوليد [ مولى امرأته أم عثمان بن عطاء ] فراد لفظ ابن عطاء يعني أن عثمان ابن لعطا ، كأنه ابن لامرأة أم عثمان وليس ابنها من غيره .

وقد أخرج هذا الحديث الإمام أحمد في مسنده : حدثنا علي بن إسحاق أنسانا عبد الله عن الحجاج بن أرطاة عن عطاء الخراساني أنه حدثه عن مولى امرأته عن علي بن أبي طالب رضي الله عنه ، قال : إذا كان يوم الجمعة خرجت الشياطين يربثون الناس إلى أسواقهم ومعهم الرایات وتقعد الملائكة على أبواب المساجد يكتبون الناس على قدر منازلهم السابق و المصلى و الذي يليه حتى يخرج الإمام ، فن دنا من الإمام فأنصت أو استمع و لم يبلغ كان له كفلان من الأجر و من نأى عنه فاستمع و أنصت و لم يبلغ كان له كفل من الأجر ، و من دنا من الإمام فلغا و لم ينصت و لم يستمع كان عليه كفلان من الوزر و من نأى عنه فلغا و لم ينصت و لم يستمع كان عليه كفل من الوزر ، و من قال : صه ، فقد تكلم و من تكلم فلا جمة له ، ثم قال هذا سمعت نيكم طبلة ، انتهى .

( باب التشديد في ترك الجمعة ) حدثنا مسددنا يحيى عن محمد بن عمرو حدثني عبيدة بن سفيان الحضرمي عن أبي الجعد الضمرى ، وكانت له صحبة أن رسول الله ﷺ قال من ترك ثلاث جمٰع تهاونا بها طبع الله على قلبه .

[ باب التشديد (١) ] أى الوعيد الشديد [ في ترك الجمعة ، حدثنا مسددنا يحيى ]  
القطان [ عن محمد بن عمرو ] بن علقمة بن وقاص [ حدثني عبيدة ] مكيرا [ بن سفيان ] بن الحارث الحضرمي و اسمه عبد الله بن عياد [ الحضرمي ] المدق ، قال العجلى : مدق تابعى ثقة ، قال ابن سعد : كان شيخاً قليلاً الحديث ، ذكره ابن حبان في الثقات ، له عند مسلم بحروم كل ذي ناب من السابع ، [ عن أبي الجعد الضمرى ] نسبة إلى ضرة بن بكر له صحبتة ، قيل : اسمه ادرع ، وقيل : عمرو بن بكر ، وقيل : جنادة ، قال الترمذى : سألت محمدأ عنه فلم يعرف اسمه ، لا يعرف إلا من حديث محمد بن عمرو يعني حديث من ترك الجمعة ثلاثة ، بعنه النبي ﷺ بجيشه قومه لغزوة الفتح و لغزوة تبوك ، قال البرق : قتل مع عائشة رضى الله عنها يوم الجل [ وكانت له صحبة أن رسول الله ﷺ قال : من ترك ثلاث جمٰع ] بضم الجيم وفتح الميم جمع جمٰع [ تهاونا ] المراد بالتهاون التهاون واللاملاة والاهتمام وليس المراد الاستخفاف فإنها كفر [ طبع الله ] أى ختم [ على قلبه ] يمنع إصال الخير (٢) إلّا به .

(١) استدل بأحاديث الباب أنها فرض عين و هو إجماع قلة جماعة و قال الخطاطي : فيه خلاف ، وهو عند أكثر الفقهاء فرض كفاية الخ ، وبسطه الشوكاني ، و قال ابن العربي : ترك العبادة يكون ثلاثة لعذر و لجحد و لاعراض ، أما الأول - يكتب أجره ، و الثاني - مكفر ، و الثالث - من الكبيرة ، قلت : واستدل بهذا الحديث في الشرح الكبير للدردير على أن ترك الجمعة واحدة صغيرة و ثلاثة متواالية كبيرة فتأمل ، وبالبسط في الأوجز وراجع مشكل الآثار .

(٢) و التوفيق اختلفوا في معناه على أقوال : كذا في الأوجز .

( باب كفارة من تركها ) حدثنا الحسن بن علي نا يزيد بن هارون أنا همام نا قنادة عن قدامة بن وبرة العجيف عن سمرة بن جندب عن النبي ﷺ قال : من ترك الجمعة من غير عذر فليتصدق بدينار فان لم يجد فبمنصف (١) دينار قال أبو داؤد : و هكذا رواه خالد بن قيس و خالقه في الأسناد و وافقه في المتن .

[ باب كفارة من تركها ] أى صلاة الجمعة [ حدثنا الحسن بن علي نا يزيد بن هارون أنا همام ] بن يحيى بن دينار [ نا قنادة ] بن دعامة [ عن قدامة بن وبرة ] بموجدة ، وفتحات ، العجل البصري [ العجيف ] مضمومة وفتح حم وسكون ياه ، نسبة إلى عبيف بن ربيعة ، قال أبو حاتم عن أحد : لا يعرف ، وقال عثمان الدارمي عن ابن معين : ثقة ، وقال البخاري : لم يصح سماعه من سمرة ، وقال ابن خزيمة في صحبه : لا أقف على سماع قنادة من قدامة و لست أعرف قدامة بن وبرة بعدها و لا جرح ، وقال الذمي : لا يعرف [ عن سمرة بن جندب عن النبي ﷺ قال : من ترك الجمعة ] أى صلاتها [ من غير عذر فليتصدق بدينار ] الأمر للذنب (٢) لدفع اثم الترك ، ويمكن أن يقال : إن المال محظوظ بالطبع فإذا خاف إخراج الدينار على ترك الصلاة لا يجرس عليه بل يتزمهما و لا بد من الاستقرار لأن تركها من غير عذر كبيرة [ فان لم يجد ] الدينار [ فبمنصف دينار ] أى فليتصدق بمنصف دينار [ قال أبو داؤد : و هكذا رواه خالد بن قيس ] بن رباح الأزدي الحдан بضم المهملة و تشديد المهملة البصري صدوق يغرب [ و خالقه ] أى هماما [ في

(١) وفي نسخة : فنصف .

(٢) و الصدقة تطفئ غضب الرب .

حدثنا محمد بن سليمان الأنباري نا محمد بن يزيد و إسحاق بن يوسف عن أبي العلاء عن قتادة عن قدامة بن وبرة قال قال رسول الله ﷺ : من فاته الجمعة من غير عذر فليتصدق بدرهم أو نصف درهم صاع حنطة أو

[الاستاد] فإن خالد بن قيس رواه عن قتادة عن الحسن عن سمرة فذكر الحسن بذل قدامة ، قال في الدرجات : أخرجه البيهقي ، فقال كذا ، قال : ولا أراه إلا وأهلاً في إسناده لاتفاق رواة همام وسعيد بن بشير وأبي العلاء على خلافه [وواقفه] أى هماماً [في المتن] وقد أخرج ابن ماجة من طريق نوح بن قيس عن أخيه عن قتادة عن الحسن عن سمرة بن جندب عن النبي ﷺ ، قال : من ترك الجمعة متعمداً فليتصدق بدينار فإن لم يجد بمنصف دينار ، و سياق ابن ماجة يدل على أن رواية خالد بن قيس كما هي مخالفة لسياق همام في الاستاد كذلك مخالفة في لفظ المتن أيضاً ، قال القاري : قال ابن حجر : و هذا التصدق لا يرفع إثم الترك أى بالكلية حتى ينافي خبر من ترك الجمعة من غير عذر لم يكن لها كفاررة دون يوم القيمة ، وإنما يرجى بهذا التصدق تخفيف الأثم ، و ذكر الدينار و نصفه ليبيان الأكل ، فلا ينافي ذكر الدرهم ، ونصفه ، صاع حنطة أو نصفه في رواية أبي داود وإن هذا ليبيان أدنى ما يحصل به التسبب ، قلت و الأولى أن يجعل حكم التصدق بالدينار للواحد و بنصفه لغير واحد ، و كذلك التصدق بالدرهم و نصفه و صاع حنطة و نصفه للواحد و غيره كما هو مصرح في الحديث .

[ حدثنا محمد بن سليمان الأنباري نا محمد بن يزيد ] الكلاعي مولى خولان الواسطي أصله شامي ثقة ثبت عابد [ و إسحاق بن يوسف ] بن مرداد المخزومي الواسطي المعروف بالأزرق ثقة [ عن أبي العلاء عن قتادة عن قدامة بن وبرة قال قال : رسول الله ﷺ من فاته الجمعة ] و في نسخة فاته [ من ] غير عذر

نصف صاع ، قال أبو داؤد رواه سعيد بن بشير (١) هكذا  
إلا أنه قال : مداً أو نصف مد ، وقال : عن سمرة (٢) .  
( باب من يحب عليه الجمعة ) حدثنا أحمد بن صالح نا

فليصدق بدرهم أو نصف درهم أو صاع حنطة أو نصف صاع ] و «أو» هبنا للتخيير  
و يحتمل أن يكون للتبسيط كقوله تعالى و قالوا كونوا هوداً أو نصارى ،

[ قال أبو داؤد رواه سعيد بن بشير [ الأزدي عن قتادة [ هكذا ] أى كما  
دواه عنه أبو العلاء [ إلا أنه قال مداً أو نصف مد ] قال في درجات مرقة  
الصعود : أخرجته البيهقي بطريقه بلفظ بدرهم أو نصف درهم أو صاع أو مد [ وقال  
عن سمرة ] و حاصل هذا الكلام أن سعيد بن بشير خالق أيوب أبو العلاء عن  
قتادة في السنده والمتنه فاما في المتنه فزاد مداً أو نصف مد بعد صاع حنطة أو نصف  
صاع ، و أما في السنده فقال عن سمرة فوصله ، وقد كان أرسلاه أيوب أبو العلاء  
و لم يذكر عن سمرة .

[ باب من يحب عليه (٢) الجمعة . حدثنا أحمد بن صالح نا ابن وهب [ عبد الله

- (١) وفي نسخة : عن قتادة . (٢) وفي نسخة : قال أبو داؤد : سمعت أحمد  
بن حنبل يسأل عن اختلاف هذا الحديث فقال همام عندى أحفظ من أيوب يعني أبو العلاء .  
(٣) أعلم أن هذه الترجمة تتضمن ثلاثة مسائل ، الأولى هل يفرض على أهل  
البواي و القرى أم لا ؟ و الثانية - هل تجب على العبد و المرأة أم لا ؟  
و الثالث هل تجب على من في فناء مصر أم لا ؟ و المراد في كلام المصنف هو  
الثالث فلا تغفل و إلا و لأن أيوب عليهما المصنف بعد ذلك و تبوييب الترمذى  
أولى من تبوييب المصنف إذ قال باب منكم يؤتى إلى الجمعة و نبه على بعض هذا  
الفرق في العرف الشذى ، قلت و جمع في البذر في الأول و الثالث و كان  
الأولى التفريق ، فتأمل ، و للحنفية في مسألة الفتنه أى في وجوب الجمعة عليهم  
تسعة أقوال ، لخصها الشامي و اختلفوا في الفتوى و الترجيح كما ذكره .

ابن وهب أخبرني عمرو عن عيسى الله بن أبي جعفر أن  
محمد بن جعفر حدثه عن عروة بن الزبير عن عائشة زوج  
النبي ﷺ أنها قالت كان الناس ينتابون الجمعة من منازلهم  
و من العوالى .

[ أخبرني عمرو ] بن الحارث [ عن عيسى الله بن أبي جعفر أن محمد بن جعفر ] بن  
الزبير [ حدثه عن عروة بن الزبير عن عائشة زوج النبي ﷺ أنها قالت كان الناس  
ينتابون الجمعة ] قال القسطلاني بفتح المشاية التجوية و سكون النون وفتح المشاية الفوquie  
يقتلون من النوبة أى يحضر و منها نوبا ، و في رواية ينتابون بمشاة تجوية فآخرى  
فوquie قتون بفتحات ، و قال المخاطف في الفتح ، قوله ينتابون الجمعة أى يحضر و منها  
نوبا ، و الانتساب افعال من النوبة ، و في رواية ينتابون ، و هكذا قال العينى :  
و هذا الكلام يدل على أن معنى اللفظين الانتساب و التناوب ( ١ ) منها واحد [ من  
منازلهم ] في المدينة و القرية من المدينة [ ومن العوالى ] جمع عالية و هي مواضع  
و قری بقرب مدينة رسول الله ﷺ من جهة الشرق من ميلين إلى ثمانية أميال و قبل  
أدنها من أربعة أميال ، قاله العينى : استدل المصنف على أن الجمعة تجب على من  
كان خارج مصر من أهل العوالى و القرى ، فانهم يأتون الجمعة في المدينة من القرى  
ثبت بهذا أن الجمعة كانت واجبة عليهم ، قلت : ولا دليل فيه لأنهم كانوا يحضر و منها  
اختياراً منهم على أنهم كانوا يأتونها نوبا ، فلو كانت واجبة عليهم ليحضر و منها كلهم  
جيمعا ، قال العينى و قال صاحب التوضيح في حديث الباب : رد لقول الكوفيين أن  
الجمعة لا تجب على من كان خارج مصر لأن عائشة أخبرت عنهم ب فعل دائم أنهم  
ينتابون الجمعة فدل على لزومها عليهم ، قلت : هذا قوله عن القرطبي و هو ليس  
( ٢ ) بخلاف ما قالوا إن الانتساب بمعنى بپ در پے کردن : كما في الصراف  
و غيره ولذا استدل به منكرو التقليد على وجوبها عليهم .

بصحيح لأنه لو كان واجباً على أهل العوالى ما تناوبوا و كانوا يحضرون جميعاً ، و قال القسطلاني : و استدل به على أن الجمعة يجب على من كان خارج المصر وهو يرد على السكوفين حيث قالوا : بعدم الوجوب ، وأجيب بأنه لو كان واجباً على أهل العوالى ما تناوبوا أو كانوا يحضرون جميعاً<sup>(١)</sup> ، و قال الحافظ في الفتح و قال القرطبي : فيه رد على الكوفين حيث لم يوجبا الجمعة على من كان خارج المصر كذلك ، و فيه نظر لأنه لو كان واجباً على أهل العوالى ما تناوبوا و كانوا يحضرون جميعاً ، انتهى .

و قال في بجمع البخار : و كان الناس يتناوبون الجمعة من منازلهم ، قال الكرماني : هو بفتح تحية أى يحضرونها نوباً ، وفيه أنه لا يجب الجمعة على من هو خارج المصر و لا يخرجون جميعاً ، قال الشوكان حكى الخطابي الخلاف في أنها من فروض الأعيان أو من فروض الالتفاسيات ، و ذكر ما يدل على أن ذلك قول الشافعى ، و قد حكاه المرعشى عن قوله القديم ، وقال الدارمى : و غلطوا حاكيم ، و قال أبو إسحاق المروزى : لا يجوز حكاية هذا عن الشافعى ، قال العراقي : نعم هو وجه لبعض الأصحاب ، قال : وأما مادعاه الخطابي من أن أكثر الفقهاء قالوا إن الجمعة فرض على الكفاية فيه نظر ، فإن مذاهب الآئمة الأربعية متفرقة على أنها فرض عين لكن بشروط يشترطها أهل كل مذهب ، ثم بعد ذكر الأدلة على أن الجمعة من فرائض الأعيان و الجواب عنها ، قال : و الحق أن الجمعة من فرائض الأعيان على سامع النداء ، ثم قال : في محل آخر ، ولمراد بالنداء المذكور في الحديث هو النداء الواقع بين يدي الإمام في المسجد لأنه الذى كان في زمن النبوة . لا الواقع على المنارات فإنه محدث كما سيأتي ، و ظاهره عدم وجوب الجمعة على من لم يسمع

(١) وقد عرفت أن منكري التقليد أولوها بمعنى يبيه در بيه آمدن وأجابوا بأن من بيقي من أهل العوالى بعد حضور بعضهم إلى المدينة لم يبلغوا إلى أربعين رجلاً فلم يجب عليهم لأجله .

النداء سواء كان في البلد الذي تقام فيه الجمعة أو في خارجه ، و قد ادعى في البحر  
الاجماع على عدم اعتبار سماع النداء في موضعها ، واستدل لذلك بقوله إذ لم تعتبره  
الآية و أنت تعلم أن الآية قد قيد الأمر بالسعى فيها بالنداء لما تقرر عند أممتي البيان  
من أن الشرط قيد حكم الجزاء ، و النداء المذكور فيما يستوى فيه من في المصر  
الذى تقام فيه الجمعة و من خارجه ، نعم إن صحة الاجماع كان هو الدليل على عدم  
اعتبار سماع النداء لمن في موضع إقامة الجمعة عند من قال بصحبة الاجماع ، و قد  
حکي العراق في شرح الترمذى عن الشافعى و مالك و أحمد بن حنبل أنهم يوجبون  
ال الجمعة على أهل المصر و إن لم يسمعوا النداء ، و قال العينى في شرح البخارى :  
اختلاف العلماء في وجوب الجمعة على من كان خارج المصر ، فقال طائفة (١) : تجب  
على من آواه الليل إلى أهله روى ذلك عن أبي هريرة و أنس و ابن عمر و معاوية  
و هو قول نافع و الحسن و عكرمة و الحكم و النخعى و أبي عبد الرحمن السعى  
وعطاء والأوزاعى و أبي ثور لحديث أبي هريرة مرفوعاً الجمعة على من آواه الليل إلى  
أهله ، رواه الترمذى والبيهقى وضفاه ، ونقل عن أحمد أنه لم يره شيئاً ، ومعنى هذا  
الحديث أنه إذا جمع مع الإمام أمكنه العود إلى أهله آخر النهار قبل دخول الليل ،  
قلت : واستشكل هذا المعنى المحافظ في الفتح بأنه يلزم منه أنه يجب السعى من أول  
النهار و هو بخلاف الآية ، انتهى .

قلت : و يحتمل أن يكون معنى على من آواه الليل إلى أهله أن الجمعة واجبة  
على من وصل من السفر إلى أهله و الوطن ، فحاصله أن الجمعة لا تجب على المسافر ،  
فلم يبق الحديث قابلاً للاحتجاج ، ثم قال العينى : إنما تجب على من سمع النداء ،  
روى ذلك عن عبد الله بن عمر أيضاً ، و حكاه الترمذى عن الشافعى وأحمد وإسحاق  
و حكاه ابن العربي عن مالك أيضاً و استدلوا بحديث عبد الله بن عمرو مرفوعاً  
أن النبي ﷺ قال : إن الجمعة على من سمع النساء ، قال أبو داود : و روى هذا

(١) و حکي ذلك عن جماعة من الحنفية كما في الشامي .

الحديث جماعة عن سفيان مقصوراً على عبد الله بن عمرو و لم ير فمه ، و قال ابن العربي : الوجوب على من سمع النداء عند الشافعى (١) ، قال : و تعليقه السعي على سماع النداء يسقطه عن كأن في المصر الكبير إذا لم يسمعه ، قلت : قال الحافظ في الفتح : و الذي ذهب إليه الجمهور أنها يجب على من سمع النداء ، أو كان في قوة السامع سواء كان داخل البلد أو خارجه ، و محله كما صرخ به الشافعى ما إذا كان المداري صيناً و الأصوات هادئة و الرجل سمعها ، قلت : و هذا القول لا يسكنى لدفع الاعتراض فإنه إذا كان البلد كبيراً كالقسطنطينية أو بومبائى أو كلكتنا فإنه لا يبلغ صوت المؤذن في نواحيها وأطرافها وإن كان المؤذن صيناً والرجال سامعين والأصوات هادئة فلا يجب عليهم الجمعة على هذا القول ، وهذا بخلاف الآية ، ثم قال العيفي : وقال طائفته : يجب على أهل المصر ولا يجب على من كان خارجه سمع النداء أو لم يسمعه ، قال شيخنا في شرح الترمذى : و هو قول أبي حنيفة بناء على قوله إن الجمعة لا يجب على أهل القرى و البوادي ما لم يكن في المصر ، و رجحه القاضى أبو بكر بن العربي ، وقال : إن الظاهر مع أبي حنيفة رضى الله عنه قلت : مذهب أبي حنيفة أن الجمعة لا تصح إلا في مصر جامع أو في مصلى المصر نحو مصلى العيد ، وفي المفید و الإسیحاجی والتغفیة : لا يجب الجمعة عندنا إلا في مصر جامع أو في ما هو في حكمه كمصلى العيد ، و في جوامع الفقه : و أرباض المصر كالمصر ، وفي البنايع : لو كان منزله خارج المصر لا يجب عليه ، قال : و هذا أصح ما قيل فيه ، انتهى .

قلت : قال في البنايع : أما المصر الجامع نشرط وجوب الجمعة و شرط صحة أدائها عند أصحابنا حتى لا يجب الجمعة إلا على أهل المصر و من كان ساكناً في توابعه ، و كذا لا يصح أداة الجمعة إلا في المصر و توابعه ، فلا يجب على أهل

(١) و ذكره في البرهان قول محمد وفي العرف الشذى أن للحنفية فيه ثمانية أقوال و به قال الشافعى ، و عزا صاحب الدر المختار هذا القول إلى محمد و حكى عليه الفتوى ، و ذكر الشافعى الاختلاف في الفتوى في ذلك

حدثنا محمد بن يحيى بن فارس نا قبيصه نا سفيان عن محمد بن سعيد يعني الطائفي عن أبي سلمة بن نبيه عن عبد الله بن هارون عن عبد الله بن عمرو عن النبي ﷺ قال : الجمعة على كل من سمع النداء ، قال أبو داؤد : روى هذا الحديث

القرى التي ليست من توابع مصر ولا يصح أداء الجمعة فيها .

[ حدثنا محمد بن يحيى بن فارس نا قبيصه ] بن عقبة بن محمد بن سفيان السواني بضم المهملة وتحقيق الواو والمد أبو عامر الكوفي صدوق ربما خالف [ نا سفيان ] الثورى [ عن محمد بن سعيد يعني الطائفي ] أبو سعيد المؤذن صدوق ، قال ابن أبي وارة في كتاب التفرد إثر حديث له محمد بن سعيد ثقة وثقة البهراق [ عن أبي سلمة بن نبيه ] بضم التون مصغرأ المدف بمحول [ عن عبد الله بن هارون ] و يقال ابن أبي هارون حجازي بمحول هكذا في التقريب ، و قال في الميزان تفرد عنه أبو سلمة بن نبيه [ عن عبد الله بن عمرو ] بن العاص [ عن النبي ﷺ ] قال : الجمعة [ أي صلاة الجمعة واجبة ] على كل من سمع النداء (١) [ أي حقيقة أو حكمأ و النداء هو الاذان أول الوقت كما هو الآن في زماننا لعلم الناس وقت الجمعة ليحضروا ويسعوا إلى ذكر الله ، وإنما زاده عثمان ليتبين الصوت إلى نواحي المدينة ، وقد ذكر في شرح المية من هو في أطراف مصر ليس بيته و بين مصر فرجحة بل الابنة متصلة ]

(١) قلت : و معنى الحديث عندى على رأى الشعدين أن المراد إن الصلاة في مصر دون القرى لأن الحديث إذن في قوة قوله : « إذا نودي للصلاة من يوم الجمعة فاسعوا إلى ذكر الله ، و محل النداء هو مصر كما ثبت في موضعه فيكون الحديث تفسيراً للآية وردأ لكونها فرض كفاية ، و أما على رأى محمد رحمة الله كما يظهر من الشاعى ، إنه محول على من في فاء مصر ، فهو سمع النداء يجب عليه الصلاة . »

جماعة عن سفيان مقصوراً على عبد الله بن عمرو ولم يرفعوه<sup>(١)</sup> وإنما أسنده قيصة .

فعليه الجمعة يعني ولو لم يسمع النداء ، وإن كان بينه وبين المصر فرجحة من المزارع والمراعي ، فلا جمعة عليه وإن كان يسمع النداء ، و عن محمد إن سمع النداء فعليه الجمعة ، انتهى ، ولا تلزم مسافراً بالاتفاق ، و حكى عن الزهرى والبغى وجوبها على المسافر إذا سمع النداء .

قال ابن حجر : وهذا الحديث ضعيف لكن ذكر البهق له شاهداً جيداً ومن ثم ذكره البغوى في الحسان [ قال أبو داؤد : روى هذا الحديث جماعة عن سفيان مقصوراً [ أى موقعاً [ على عبد الله بن عمرو ولم يرفعوه ، وإنما أسنده قيصة ] و الموقوف هو المعروف والمرفوع منكر ، قال البهق بعد إيراد هذا الحديث وقول أبي داؤد هذا قال الشيخ : و قيصة بن عقبة من الثقات و محمد بن سعيد هذا هو الطائفي ثقة و له شاهد من حديث عمرو بن شعيب عن أبيه عن جده أخبرنا أبو بكر بن الحارث الفقيه أخبرنا علي بن عمر الحافظ ثنا عبد الله بن سليمان بن الأشعث ثنا هشام بن خالد ثنا الوليد عن زهير بن محمد عن عمرو بن شعيب عن أبيه عن جده عن رسول الله ﷺ قال : إنما الجمعة على من سمع النداء ، هكذا ذكره الدارقطنى في كتابه بهذا الاستناد مرفوعاً ، وروى عن حجاج بن أرطاة عن عمرو كذلك مرفوعاً ، انتهى .

قلت : وحديث حجاج بن أرطاة أخرجه الدارقطنى من طريق محمد بن الفضل بن عطية عن حجاج عن عمرو بن شعيب عن أبيه عن جده مرفوعاً ، وفي سنته محمد بن الفضل نسبوه إلى الكذب . و كذلك حديث وليد بن مسلم عن زهير بن محمد أخرجه الدارقطنى أيضاً ، وفي سنته زهير بن محمد روى عن أهل الشام مناكير

(١) وفي نسخة : فلم يرفعوه .

( باب الجمعة في اليوم المطير ) حدثنا محمد بن كثير أنا همام عن قتادة عن أبي مليح <sup>(١)</sup> عن أبيه أن يوم حنين كان يوم مطر فأمر النبي ﷺ مناديه أن الصلاة في الرحال .

و الوليد مدلس ، و قد روى بالمعنى فعلى هذا جميع طرق الحديث متكلما فيه ، وقال الشوكاني بعد نقل هذا الحديث : وفي إسناده محمد بن سعيد الطافني ، قال المذري و فيه مقال ، و قد ورد من حديث عبد الله بن عمرو من وجه آخر أخرجه الدارقطني من رواية الوليد عن زهير بن محمد ، قال العراق : لكن زهير روى عن أهل الشام مناكر والوليد مدلس ، وقد رواه بالمعنى ، فلا يصح ، ورواه الدارقطني أيضاً من رواية محمد بن الفضل عن حجاج و محمد بن الفضل ضعيف جداً ، والحجاج هو ابن أرطاة مدلس مختلف في الاحتجاج به ، انتهى

[ باب الجمعة في اليوم <sup>(٢)</sup> المطير ] بفتح الميم على وزن فعيل قال في اللسان : و يوم مطير ماطر ، وأما صاحب القاموس فقال : يوم مطر و ماطر و مطر ككف ذو مطر ، ولم ينعت لفظ اليوم بالمطير ، أى هل يجب الحضور في اليوم المطير في الجامع لصلاة الجمعة إذا سمع الأذان أم لا .

[ حدثنا محمد بن كثير أنا همام عن قتادة عن أبي مليح ] مكيرا [ عن أبيه ] اختلف في اسمه و اسم أبيه ، فقيل في اسمه : عامر و قيل زيد ، وقيل زياد و قيل في اسم أبيه أسامة ، وقيل عامر ، وقيل عمير ، شقة و أبوه صحابي ، ولم يرو عنه إلا ولده ، قاله جائحة من الحفاظ [ أن يوم حنين ] واد بين مكة والطائف [ كان يوم مطر فأمر النبي ﷺ مناديه أن ] مخففة أى أن يقول [ الصلاة في الرحال ]

(١) وفي نسخة : أبي المليح .

(٢) و سياق عن ابن بطال الاعماع على أن البرد والمطر عذر من الأعذار لترك الجمعة ، و كذا عدهما الشامي منها ، و قال الجمعة : و الجمعة سواء في ذلك .

حدثنا محمد بن المثنى نا عبد الأعلى نا سعيد عن صاحب  
له عن أبي ملبح إن ذلك كان يوم جمعة .

حدثنا نصر بن علي قال سفيان بن حبيب خبرنا عن

جمع رحل و هو المسكن و المنزل و الدار سواء كان من حجر أو مدر أو خشب  
أو شعر أو صوف أو وبر و غيرها ، و هذا الحديث ليس فيه ذكر الجمعة و لا  
غيرها من الصلوات ، و لكن الأحاديث الآتية لما كان فيها ذكر الجمعة قيدت هذه  
الرواية أيضاً بقرينتها بالجمعة ، فلهمذا ناسب ذكرها في هذا الباب .

[ حدثنا محمد بن المثنى نا عبد الأعلى نا سعيد عن صاحب له ] قال في تهذيب  
التهذيب : سعيد بن أبي عروبة عن صاحب له عن أبي الملح عن أبيه في الصلاة في  
الرحال يوم المطر زاد كان يوم الجمعة هو قنادة أو أبو قلابة ، انتهى ، و غلط صاحب  
العون فقال : هو سعيد بن عبد العزيز الدمشقي ، و قال عن صاحب له أى لسعد  
و لم يعرف هذا [ عن أبي ملبح إن ذلك كان يوم الجمعة ] و هذا موقف .

[ حدثنا نصر بن علي قال [ نصر بن علي [ سفيان بن حبيب ] البصري أبو  
محمد و يقال أبو معاوية و يقال أبو حبيب البزار و قال عثمان بن أبي شيبة سفيان  
بن حبيب لا يأس به ، و لكن كان له أحاديث منها كثيرة و لفظ سفيان مبتدأ [ خبرنا ]  
على صيغة المعلوم خبره و تقدير العبارة هكذا حدثنا نصر بن علي قال أى نصر خبرنا  
سفيان ، و في بعض النسخ حدثنا و هو أيضاً على صيغة المعلوم ، فنضبطه بصيغة  
المجهول فقد وهم والقرينة عليه ما أخرجه الحاكم بسنده ثنا نصر بن علي ثنا سفيان  
بن حبيب عن خالد الحذاء عن أبي قلابة الحديث ، ثم قال : هذا الحديث صحيح  
الاسناد ، وقد احتاج الشیخان بروايه وأقره عليه الذهي في تلخيصه ، وقال : صحيح ،  
ولو كان لفظ خبرنا أو حدثنا على صيغة المجهول لكان الحديث منقطعماً [ عن خالد

خالد الحذاء عن أبي قلابة عن أبي المليح عن أبيه أنه شهد النبي ﷺ زمان الحديبية في يوم جمعة وأصحابهم مطر لم يبتل أسفل نعائم ، فأمرهم أن يصلوا في رحالم .

الحذاء عن أبي قلابة عن أبي المليح عن أبيه أنه شهد النبي ﷺ زمان الحديبية [ بدر قرب مكة حرسها الله تعالى ، و قال في الجمع : والحدبية قرية قرية من مكة سميت بيتر هناك و هي مخففة و كثير منهم يشدونها ، انتهى .

قلت : و في هذا الزمان يسمونها شميسية و بني هناك مسجد صغير بالحجارة و البعض في طريق جدة إلى مكة ، و قد مر في الحديث المقدم ذكر يوم حنين فيمكن أن يكون وقع ذلك في الموضعين ، و الحديث خالد الحذاء فيه ذكر الحديبية ، و الحديث قنادة فيه ذكر حنين ، و صحح الحاكم في المستدرك الحديث خالد وأقره عليه الذهبي في التلخيص [ في يوم جمعة و أصحابهم مطر ] قليل [ لم يبتل أسفل نعائم ، فأمرهم أن يصلوا في رحالم ] وليس في الحديث دلالة على أن أمر رسول الله ﷺ بالصلاحة في رحالم كان اصالة الجمعة ، لأن رسول الله ﷺ كان نازلا في البرية ولم يثبت عنه ﷺ ولا عن أصحابه رضي الله عنهم أنهم جموا في البرادى ، و لو سلم أن رسول الله ﷺ صلى صلاة الجمعة هناك فوجبه أنها فناة مكة لأنها دخلة في حرم مكة عند الحنفية كما أن من دخلة في توابع مكة عند الشافعيين ، قال في الدائع : قال بعض مشايخنا أن الخلاف بين أصحابنا في هذا بناء على أن من توابع مكة عندهما و عند محمد ليس من توابعها ، و اختلفوا في تفسير توابع المصر على أقوال شئ ذكره صاحب الدائع و حكى عن أبي يوسف تجنب في ثلاثة فراسخ ، و قال بعضهم إن أمكنه أن يحضر الجمعة و يسبت بأهلها من غير تكلف تجنب عليه الجمعة وإلا فلا وهذا حسن ، انتهى ، والمناسبة بين الأحاديث والبرجة أن هاتين القصتين إن كانتا في صلاة الجمعة ظاهرة ، و إن وقعتا في غيرها فحكم صلاة الجمعة كذلك .

( باب التخلف عن الجماعة في الليلة الباردة ) حدثنا محمد بن عبيد نا حماد بن زيد نا أبوب عن نافع أن ابن عمر نزل بضجنان في ليلة باردة ، فأمر المنادي فنادى أن الصلاة في الرحال قال أبوب وحدث نافع عن ابن عمر أن رسول الله ﷺ كان إذا كانت ( ٢ ) ليلة باردة أو مطيرة أمر المنادي فنادى ( ٢ ) الصلاة في الرحال .

حدثنا مؤمل بن هشام نا إسماعيل عن أبوب عن نافع قال

[ باب التخلف عن الجماعة ] سواه كان عن الجمعة أو غيرها [ في الليلة الباردة ] [ حدثنا محمد بن عبيد ] بن الحساب الغبرى [ نا حماد بن زيد نا أبوب عن نافع أن ابن عمر نزل بضجنان ] قال في القاموس : ضجنان كscrان جبل قرب مكة وقال في معجم البلدان : ضجنان جبل على بريد من مكة و هناك الغيم في أسفله مسجد صلى فيه رسول الله ﷺ ، و قال الواقدي : بين ضجنان و مكة خمسة وعشرون ميلا و هي لاسم و هذيل و غاضرة ، و قال في الجميع : هو من نوع الصرف [ في ليلة باردة ، فأمر ] ابن عمر [ المنادي ] أى المؤذن بأن يقول في ندائه الصلاة في الرحال [ فنادى ] أى المؤذن في ندائه أو بعد ندائه [ أن الصلاة في الرحال قال أبوب وحدث نافع عن ابن عمر أن رسول الله ﷺ كان إذا كانت ليلة باردة أو مطيرة ] قال الحافظ : قال الكرماني فعلة بمعنى فاعلة و إسناد المطر إليها بجاز ولا يقال أنها بمعنى مفعولة لوجود الماء في قوله مطيرة إذ لا يصح عطاورة فيها ، انتهى . و لفظة أو للتسبیح لا للشك [ أمر المنادي فنادى : الصلاة في الرحال ] وهذا يدل على أن كلاما من البرد والمطر عذر في التأخير عن الجماعة ، ونقل ابن بطال فيه الاجماع . [ حدثنا مؤمل بن هشام نا إسماعيل ] بن عليه [ عن أبوب عن نافع قال :

( ١ ) وفي نسخة : بأن ( ٢ ) وفي نسخة : إذا كان ( ٢ ) وفي نسخة : فنادى أن .

نادى ابن عمر بالصلوة بضجيان ثم نادى أن صلوا في رجالكم ، قال فيه ثم حددت عن رسول الله صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ أنه كان يأمر المنادى بالصلوة ثم ينادى أن صلوا في رجالكم في الليلة الباردة وفي الليلة المطيرة في السفر ، قال أبو داؤد ورواه حماد بن سلمة عن أبوب وعبيد الله قال فيه في السفر في الليلة القراء أو المطيرة .

نادى ابن عمر بالصلوة بضجيان ثم نادى أن صلوا في رجالكم [ وهذا الحديث يخالف الحديث المقدم بأن فيه أمر المنادى ، وفي هذا الحديث أنه أذن و ظاهره أنه أذن بنفسه . فاما يحمل على المجاز او يقال إنه في وقت أمر المنادى وفي وقت آخر أذن بنفسه ، وهذا الحديث يدل على أن النداء بلفظ صلوا في رجالكم كان بعد الفراغ من الأذان يدل عليه لفظ ثم [ قال ] نافع و هذا قول أبوب [ فيه ] أى في الحديث [ ثم حدث ] ابن عمر [ عن رسول الله صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ أنه كان يأمر المنادى بالصلوة ثم ينادى ] المؤذن [ أن صلوا في رجالكم ] و هذا أيضاً يدل على أن النداء بهذا القول كان بعد تمام الأذان لا في أثناء الأذان [ في الليلة الباردة ، وفي الليلة المطيرة في السفر ] قال الحافظ : ظاهره اختصاص ذلك بالسفر ، و رواية مالك عن نافع مطلقة وبها أخذ الجمhour ، لكن قاعدة حمل المطلق على المقيد تقتضي أن يختص ذلك بالمسافر مطلقاً ، و يلحق به من تلحقه بذلك مشقة في الحضر دون من لا تلحقه [ قال أبو داؤد : ورواه حماد بن سلمة عن أبوب وعبيد الله ] الظاهر أن عبيد الله معطوف على أبوب ، و لكن لم أجده رواية حماد بن سلمة عن عبيد الله فيها عندي من الكتب فان وجدت روايته فذاك و إلا فهو معطوف على حماد بن سلمة ، وقد وجدت رواية عبيد الله من طريق يحيى القطان عند البخاري ، و كذلك رواية حماد بن سلمة عن أبوب لم أجدها فيها عندي من الكتب [ قال ] حماد بن سلمة [ فيه ] أى في الحديث [ في السفر في الليلة القراء أو المطيرة ] يخالف حماد بن سلمة حديث

حدثنا عثمان بن أبي شيبة نا أبوأسامة عن عبيد الله عن  
نافع عن ابن عمر أنه نادى بالصلوة بضجنان في ليلة ذات  
برد (١) وريح فقال في آخر ندائه : ألا صلوا في رحالكم  
ألا صلوا في الرحال ثم قال إن رسول الله ﷺ كان يأمر  
المؤذن إذا كانت ليلة باردة أو ذات مطر في سفر يقول  
ألا صلوا في رحالكم .

حدثنا القعنبي عن مالك عن نافع أن ابن عمر يعني أذن  
بالصلوة في ليلة ذات برد وريح فقال ألا صلوا في الرحال

إسماعيل عن أيوب في تقديم السفر و إبدال لفظ القراءة موضع الباردة و إيراد لفظ  
أو بدل الواو .

[ حدثنا عثمان بن أبي شيبة نا أبوأسامة عن عبيد الله عن نافع عن ابن عمر  
أنه نادى [ أى أذن ] بالصلوة بضجنان في ليلة ذات برد وريح فقال في آخر ندائه ]  
الظاهر أن المراد بآخر ندائه بعد القراءة من الأذان كما يدل عليه الأحاديث المتقدمة  
[ ألا صلوا في رحالكم ألا صلوا في الرحال ثم قال [ أى ابن عمر [ إن رسول  
الله ﷺ كان يأمر المؤذن إذا كانت ليلة باردة أو ذات مطر في سفر يقول ألا  
صلوا في رحالكم ] و لعل غرض المصنف بايراد هذه الرواية تقوية روایة حماد بن  
سلمة فاتها ورددت أيضاً بلفظ أو .

[ حدثنا القعنبي عن مالك عن نافع أن ابن عمر يعني ] وأخرج البخاري هذا  
الحديث من طريق عبد الله بن يوسف عن مالك ، و عند النسائي من طريق قتيبة  
عن مالك فما زاد لفظ يعني ، والظاهر أن القعنبي نسى لفظ الحديث فزاد لفظ يعني  
و في نسخة : باردة .

ثم قال إن رسول الله ﷺ كان يأمر المؤذن إذا كانت ليلة باردة أو ذات مطر يقول ألا صلوا في الرحال .

حدثنا عبد الله بن محمد التفيلي نا محمد بن سلمة عن محمد بن إسحاق عن نافع عن ابن عمر قال نادى (١) منادى رسول الله ﷺ بذلك في المدينة (٢) في الليلة المطيرة و الغدأة القراءة قال أبو داؤد : روى هذا الخبر يحيى بن سعيد الأنصاري عن القاسم عن ابن عمر عن النبي ﷺ قال فيه في السفر . حدثنا عثمان بن أبي شيبة نا الفضل بن دكين نسا زهير

[ أذن بالصلوة في ليلة ذات برد و ريح فقال ألا صلوا في الرحال ثم قال [ أى ابن عمر [ إن رسول الله ﷺ كان يأمر المؤذن إذا كانت ليلة باردة أو ذات مطر يقول ألا صلوا في الرحال ] ولم يذكر مالك لفظ في السفر .

[ حدثنا عبد الله بن محمد التفيلي نا محمد بن سلمة عن محمد بن إسحاق عن نافع عن ابن عمر قال نادى منادى رسول الله ﷺ بذلك [ أى بقوله ] ألا صلوا في الرحال [ في المدينة في الليلة المطيرة و الغدأة القراءة ] فزاد محمد بن إسحاق لفظ في المدينة خالق ما رواه أصحاب نافع الحفاظ المقتون [ قال أبو داؤد : روى هذا الخبر يحيى بن سعيد الأنصاري عن القاسم ] بن محمد بن أبي الصديق [ عن ابن عمر عن النبي ﷺ قال ] يحيى [ فيه ] أى في هذا الحديث [ في السفر ] أى لم يقل بالمدينة بل قال في السفر خالق محمد بن إسحاق هذا الحديث ، ومحمد بن إسحاق مختلف فيه كما تقدم في ترجمته .

[ حدثنا عثمان بن أبي شيبة نا الفضل بن دكين نسا زهير ] بن معاوية [ عن

(١) وفي نسخة : كان ينادي . (٢) وفي نسخة : بالمدينة .

عن أبي الزبير عن جابر قال كنا مع رسول الله ﷺ في سفر فطرنا فقال رسول الله ﷺ ليصل من شاء منكم في رحله ،

حدثنا مسدد نا إسماعيل أخبرني عبد الحميد صاحب الزيادي نا عبد الله بن الحارث ابن عم محمد بن سيرين أن ابن عباس قال لمؤذنه في يوم مطير : إذا قلت أشهد أن محمدا رسول الله فلا تقل حي على الصلاة قل (١) صلوا في يوتكم

أبي الزبير] المكي محمد بن مسلم [عن جابر قال كنا مع رسول الله ﷺ في سفر فطرنا قال رسول الله ﷺ ليصل من شاء منكم في رحله] فأباح رسول الله ﷺ التخلف عن الجماعة لذر المطر والفرض بایراد هذا الحديث تضييف رواية ابن إسحاق في قوله « في المدينة » .

[حدثنا مسدد نا إسماعيل ] بن علية [أخبرني عبد الحميد صاحب الزيادي ] هو ابن دينار وثقة أحد وابن معين [نا عبد الله بن الحارث ابن عم محمد بن سيرين] قال في تهذيب التهذيب في ترجمة عبد الله بن الحارث : هو أبوالوليد البصري نسيب ابن سيرين و خته ، قال سليمان بن حرب : كان ابن عم ابن سيرين ثقة و تعقب ذلك الدمياطي قال : بيل هو خته ، وهو كا قال لكن ما المانع أن يكون ابن عمه من الأم أو من الرضاع فلا يخالف القرآن ، انتهى ، قلت : ولعله ثبت عندم أنه لم يكن ابن عمه من جانب الآب [أن ابن عباس قال لمؤذنه في يوم مطير] أى ذى مطر [إذا قلت أشهد أن محمدا رسول الله ] أى إذا فرغت من قولك هذا [ فلا تقل حي على الصلاة قل صلوا في يوتك ] و هذا الحديث يخالف ما تقدم

(١) و في نسخة : النبي . (٢) و في نسخة : و قل .

من حديث ابن عمر فأنه يدل على أن هذه الكلمة ينادي بها بعد الفراغ من الأذان و هذا يدل على أن هذه الكلمة ينادي بها في أثناء الأذان و على هذا اختلف العلماء في الكلام في أثناء الأذان بغير ألقاظه ، قال الحافظ : و حكى ابن المنذر الجواز مطلقاً عن عروة و عطاء و الحسن و قتادة ، وبه قال أحد ، وعن التخني و ابن سيرين و الأوزاعي الكراهة ، و عن الثورى وعن أبي حنيفة و صالحه أنه خلاف الأولى و عليه يدل كلام مالك و الشافعى ، و عن إسحاق بن راهويه يكره إلا إذا كان فيما يتعلق بالصلوة و اختاره ابن المنذر ظاهر حديث ابن عباس المذكور في الباب و قد نازع في ذلك الداوى فقال لا حجة فيه على جواز الكلام في الأذان بل القول المذكور مشروع من جهة الأذان في ذلك محل ، انتهى .

قلت : قال في مراقق الفلاح : و يكره الكلام في خلل الأذان ولو برد السلام ، و قال محشيه الطھطاوی : لأنَّه ذكر معظم كالخطبة و الكلام يخل بالتعظيم ويغیر النظم المسنون ، انتهى ، قال الحافظ قال التووى : إنَّ هذه الكلمة تقال في نفس الأذان ، وفي حديث ابن عمر أنها تقال بعده ، قال والأمران حازان كما نص عليه الشافعى لكن بعده أحسن ليتم نظم الأذان قال : ومن أصحابنا من يقول : لا يقوله إلا بعد الفراغ و هو ضعيف خالف لصریح حديث ابن عباس ، انتهى ، و كلامه يدل على أنها تزاد مطلقاً إما في أثناءها وإما بعده لأنَّها بدل من حسی على الصلاة ، انتهى ، قلت : وهذا خالف لصریح ما رواه إسماعيل عند أبي داود وفيه فلا تقل حسی على الصلاة قل صلوا في بيتكم ، قال الشيخ عبد الحی الکتهوی في السعایة ، قلت : الظاهر أنَّ أصحابنا يكرهون الزيادة في أثناء الأذان ، نعم يجوز بعده ولكن الأولى أن لا يفقى به في هذا الزمان لظهور التکاسل و قلة رغبات الناس بالجماعة و كثير من المسائل لا يفتقى بها في هذا العصر ، انتهى ، و قال العینی في شرح البخاری بعد نقل كلام التووى : قلت : حديث ابن عباس لم يسلك مسالك الأذان الا ترى أنه قال فلا تقل حسی على الصلاة قل صلوا في بيتكم ، وإنما أراد إشعار

## فَكَانَ (١) النَّاسُ اسْتَكْرِوا ذَلِكَ قَالَ (٢) قَدْ فَعَلَ ذَا مِنْ هُوَ خَيْرٌ

الناس بالتخفيض للعذر عنهم كما فعل في التسويف للأمراء وأصحاب الولايات، وذلك لاته ورد في حديث ابن عمر أخرجه البخاري ، وحديث أبي هريرة أخرجه ابن عدى في الكامل أنه إنما يقال بعد الفراغ من الأذان ، انتهى .

قلت : و الذي عند هذا العبد الضعيف أن حديث ابن عمر صريح في أن هذا هذا الكلام ينادي بها في زمان رسول الله ﷺ بعد الفراغ من الأذان عند العذر كما تدل عليه الروايات ، و أما حديث ابن عباس فليس بصريح في هذا الباب وإنما فيه أن ابن عباس - رضي الله عنه - قال بدل حى على الصلاة ، صلوا في يومكم ، ثم قال فعل ذا من هو خير مني ، و قوله فعل ذا من هو خير مني ، لا يقتضي أن تكون المماثلة و الاتحاد في جميع الأمور و لعله يمكن أن تكون المماثلة في النداء بهذا القول ، و أما إدخاله في أدناه الأذان بدل الحيعتين فله يكون ناشئاً من رأيه - رضي الله عنه - فعلى هذا لا يستدل بذلك على إدخاله في أدناه الأذان ، كيف وقد أجمعوا على أن في الأذان ينادي بها ، و اختلفوا في إدخال هذه الكلمة في الأذان هل يدخل في أدناه أو ينادي بها بعده ولم يقل أحد منهم أن يترك الحيعتين ويدخل بها في أدناه بدهما ، والله تعالى أعلم [ فَكَانَ النَّاسُ اسْتَكْرِوا ] أى استكروا و عدوه منكرا [ ذَلِكَ ] أى هذا الصنيع [ قَالَ ] ابن عباس [ قَدْ فَعَلَ ذَا ] أى هذا الصنيع [ مِنْ هُوَ خَيْرٌ مِنِّي ] أى رسول الله ﷺ ، و في رواية البخاري : من هو خير منه ، وللักษمي يعني منهم ، قال الحافظ : ومعنى رواية الباب من هو خير من المؤذن يعني فعله مؤذن رسول الله ﷺ وهو خير من هذا المؤذن ، قلت : و يمكن أن يقال إن ضمير الغائب إلى ابن عباس وجعل نفسه غائباً ، قال الحافظ : أما رواية الكشمي يعني فيها نظر و لعل من أذن كان جماعة إن كانت محفوظة أو

(١) و في نسخة : قال و كأن الناس . (٢) و في نسخة : فقال .

مني أن الجمعة عزمه وإن كرهت أن أحرجكم فتمشون في الطين و المطر .

( باب الجمعة للملوك و المرأة ) حدثنا عباس بن عبد العظيم حدثني إسحاق بن منصور نا هريم عن إبراهيم بن محمد بن المنشري عن قيس بن مسلم عن طارق بن شهاب عن النبي ﷺ قال الجمعة حق واجب على كل مسلم في جماعة

أراد جنس المؤذنين أو أراد : خير من المتكلمين [ أن الجمعة عزمه ] بسكنى الزائدين ضد الرخصة أى واجبة لكن سقط وجوب السعي و الحضور لعذر المطر [ و إن كرهت أن أحرجكم ] بالحاء المهملة ، وفي رواية بالحاء المعجمة ، وفي رواية الحجاجي من طريق عاصم إد أو نعيم و هي ترجح رواية من رأى أحرجكم بالحاء المهملة [ فتمشون في الطين ] أى الوحل [ والمطر ] ومناسبة هذا الحديث بالباب ظاهرة و كذلك مناسبة الأحاديث المتقدمة بالباب ، وأما مناسبة الباب بأبواب الجمعة فأن الجماعة مشتملة على صلاة الجمعة و غيرها .

إلا أربعة ، عبد ملوك أو امرأة أو صبي أو مريض ، قال أبو داؤد : طارق بن شهاب قد رأى النبي ﷺ (١) ولم يسمع

الجمعة [ أى صلاتها ] حق واجب (٢) على كل مسلم في جماعة إلا أربعة ، عبد ملوك أو امرأة أو صبي أو مريض ] عند الحنفية لوجوب الجمعة ستة شرائط : العقل و البلوغ و الحرية و الذكورة و الاقامة و صحة البدن فلا تجب الجمعة على المجناني و الصيام و لا على العبيد إلا باذن مواليهم و النساء و المسافرين و المرضى ، أما الحرية فلأن منافع العبد مملوكة لمولاه إلا فيما استثنى وهو أداء الصلوات الخمس على طريق الانفراد لما في الحضور إلى الجماعة و انتظار الامام و القوم من تعطيل كثير من المنافع على المولى و لهذا لا يجب عليه الحج و لا الجهاد و هذا المعنى موجود في السعي إلى الجمعة و انتظار الامام و القوم فسقطت عنه الجمعة و أما الاقامة فلأن المسافر يحتاج إلى دخول المصر و انتظار الامام و القوم فيتخلف عن القافية فيلحقه الحرج ، وأما المريض فلأنه عاجز عن الحضور أو يلحقه الحرج في الحضور ، وأما المرأة فلأنها مشغولة بخدمة الزوج متنوعة عن الخروج إلى مخالف الرجال لكون الخروج سبباً إلى الفتنة ولهذا لا جماعة عليهن أيضاً ، وأما الأعمى فأجمعوا على أنه إذا لم يجد قائداً لا يجب عليه و أما إذا وجد قائداً بطريق التبرع أو بالاستئجار فكذلك في قول أبي حنيفة لأن عنده القادر بقدرة الغير غير قادر وفي قول أبي يوسف ومحمد يجب، فعند هما القادر بقدرة الغير قادر، وأما الصبي والمجنون فليسوا من أهل الوجوب فصلاة الصبي إذا صلى تكون تطوعاً و لا صلاة لمجنون رأساً ملخص من البدائع ،

[ قال أبو داؤد : طارق بن شهاب قد رأى النبي صلى الله عليه وسلم ولم يسمع

(١) و في نسخة : و هو يعد من أصحاب النبي ﷺ .

(٢) قال الشيرازي في ميزانه قول الأئمة إنها لا يجب على صبي و لا عبد و لا مسافر ولا امرأة إلا في رواية لأحد في العبد خاصة ، و قال داؤد : يجب .

منه شيئاً .

( باب الجمعة في القرى )<sup>(١)</sup> حَدَّثَنَا عُثْمَانَ بْنَ أَبِي شَيْبَةَ وَ مُحَمَّدَ بْنَ عَبْدِ اللَّهِ الْخَرْمَى لفظه قَالَا نَا وَ كَيْعَ عن إِبْرَاهِيمَ بْنِ طَهْمَانَ عن أَبِي جَرْرَةَ عَنْ أَبِي عَبْدِ اللَّهِ قَالَ إِنَّ أَوَّلَ جَمْعَةَ جَمَعَتْ فِي الْإِسْلَامِ بَعْدَ جَمْعَةِ جَمَعَتْ فِي مَسْجِدِ رَسُولِ اللَّهِ

[ مذكورة شيئاً ] فعلى هذا الحديث مرسل صحابي و هو حجة ، وقد تقدم . [ باب الجمعة في القرى ] أى حكم الجمعة في القرى فتجب على أهل القرى أن يجمعوا فيها ، و القرى جمع قرية على غير قياس ، قال الجوهري : لأن ما كان على فعلة يفتح الفاء من المعتل بقمعه محدود مثل ركوة و ركان و ظيبة و ظباء ، بخلاف القرى مخالفًا لبابه لا يقاس عليه و النسبة إليها قروى ، و قال ابن الأثير : القرية من المساكن و الأبنية و الصناعات و قد تطلق على المدن ، و قال صاحب المطالع : القرية المدينة ، و كل مدينة قرية لاجتماع الناس فيها من قربت الماء في الموضع .

[ حدثنا عثمان بن أبي شيبة و محمد بن عبد الله ] بن المبارك [ الخرمي ] بمجمعه و تقبيل راء [ لفظه ] خبر لم يبدأ مذوف أى لفظ الحديث لفظ محمد بن عبد الله [ قالا ] نَا وَ كَيْعَ عن إِبْرَاهِيمَ بْنِ طَهْمَانَ عن أَبِي جَرْرَةَ نَصْرَ بْنَ عُمَرَ الْضَّبْعَى [ عن أَبِي عَبْدِ اللَّهِ ] هكذا رواه الحفاظ من أصحاب إبراهيم بن طهمان عنه و خالقه المعاف بن عمران فقال عن ابن طهمان عن محمد بن زياد عن أبي هريرة أخرجـه النسائي (٢) و هو خطأ من المعاف ، و من ثم تكلم محمد بن عبد الله بن عمار في إبراهيم بن طهمان ولا ذنب له فيه كما قاله صالح جزرة ، وإنما الخطأ في إسناده من المعاف و يتحمل (٣) أن يكون لإبراهيم فيه إسنادان [ قال ] أى ابن عباس [ إن أول جمعة جمعت على بناء المفعول من التفعيل ] في الإسلام بعد جمعة جمعت في مسجد رسول الله

(١) وفي نسخة : و المدن . (٢) ذكره في هامش النسخ المصرية من النسائي

(٣) هكذا ذكره الغيفي احتفالا .

**طهـ** بالمدينة جمعة جمعت بجوانى قرية من قرى البحرين  
قال عثمان قرية من قرى عبد القيس .

[**طهـ** بالمدينة] وقع في رواية المعافق يمك و هو خطأ بلا مرجع [ الجمعة جمعت بجوانى ] بضم الجيم و تخفيف الواو بالثاء المثلثة وبالقسر و منهم من يهمز ما [قرية من قرى البحرين] هكذا يلفظ بها في حال الرفع والنصب والجر ولم يسمع على لفظ المرفوع من أحد منهم إلا أن الزخنري حكى أنه لفظ التثنية فيقولون هذه البحرين و انتينا إلى البحرين و هو اسم جامع للبلاد على ساحل بحر الهند بين البصرة و عثمان [ قال عثمان ] بن أبي شيبة [ قرية من قرى عبد القيس ] أشار المصنف إلى الفرق بين لفظ عثمان والمخرمي فاذ في لفظ المخرمي نسبة إلى الملك ، وفي لفظ عثمان نسبة إلى القبيلة ، فإن عبد القيس علم القبيلة كانوا ينزلون بالبحرين .

استدل الشافعية بهذا الحديث على أن الجمعة تقام في القرية ، فلما : لا نسل أنها قرية بل هي مدينة حكى ابن الدين عن الشيخ أبي الحسن أنها مدينة ، و قال أبو عبد البكرى هي مدينة بالبحرين لعبد القيس ، قال أمرؤ القيس :

و رحنا كأننا من جوانى عشية - تعالى الناج بين عدل ومحقب  
يريد كأنما من تجار جوانى لكثرة ما معهم من الصيد وأراد كثرة أمتنة تجار جوانى ،  
قلت : كثرة الأمتنة تدل غالباً على كثرة التجارة ، و كثرة التجارة تدل على أن جوانى مدينة قطعاً ، لأن القرية لا تكون فيه تجار كثيرون غالباً عادة ، قيل : كان سكن فيها فوق أربعة آلاف نفس ، و القرية لا تكون كذلك ، وإطلاق القرية عليها كاطلاق القرية على المدينة في القرآن كما في قوله تعالى : و قالوا لو لا نزل هذا القرآن على رجل من القرىتين عظيم ، يعني مكة و طائف ، و كما في قوله تعالى : و أسأل القرية التي كنا فيها ، و هي مصر ، و كما في قوله تعالى : و كأين من قرية هي أشد قوة من قرنك التي أخرجتك أهلها ، وقال صاحب معجم البلدان

جواني بالضم و بين الألفين ثاء مثلثة يمده و يقصه و هو علم من بحث حسن عبد القيس بالبحرين فتحه العلام بن الحضرى في أيام أبي بكر الصديق رضى الله تعالى عنه سنة ١٢ (١)هـ عنوة ، وقال ابن الأعرابى جواني مدينة الخط ، والمشفر مدينة هبر ، و لأن سلنا أنها قرية فليس في الحديث أنه <sup>مثلثة</sup> اطلع على ذلك و أقره عليه ، و قولهم الظاهر أن عبد القيس لم يجتمعوا إلا بأمر النبي <sup>صلوات الله عليه</sup> لا يكفيهم في معرض الاستدلال ، و اختلف العلماء في الموضع الذي تقام فيه الجمعة ، فقال : مالك كل قرية فيها مسجد أو سوق فالجمعة واجبة على أهلها ولا يجب على أهل العمود وإن كثروا لأنهم في حكم المسافرين ، و قال الشافعى و أحمد : كل قرية فيها أربعون رجلاً أحراراً بالغين عقلاء مقسمين بها لا يطعنون عنها شيئاً و شتاء إلاظعن حاجة فالجمعة واجبة عليهم سواء كان البناء من خشب أو حجر أو طين أو قصب أو غيرها بشرط أن تكون الأبنية مجتمعة فإن كانت متفرقة لم تصح ، وأما أهل الخيام فان كانوا ينتقلون من موطنهم شتاء أو صيفاً لم تصح الجمعة بلا خلاف ، وإن كانوا دائرين فيها شتاء وصيفاً وهي مجتمعة ببعضها إلى بعض ففيه قولان أحدهما لا يجب عليهم الجمعة ولا تصح منهم وبه قال مالك ، والثانى يجب عليهم وتصح منهم وبه قال أحمد وداود وذهب أبو حنيفة رضى الله تعالى عنه لاتصح الجمعة إلا في مصر جامع أو في مصلى المصر ، و لا تجوز في القرى ، و تجوز في منى إذا كان الأمير أمير الحاج أو كان الخليفة مسافراً ، وقال محمد : لا الجمعة بمنى ، ولا تصح بعرفات في قولهم جميعاً ، وقال أبو بكر الرازى في كتابه الأحكام : اتفق علماء الأمصار على أن الجمعة مخصوصة بموضع لا يجوز فعلها في غيره لأنهم مجتمعون على أنها لا تجوز في البوادى ومناهل الأعراب ، وذكر ابن النذر عن ابن عمر أنه كان يرى على أهل المناهل و المياه أنهم يجتمعون .

(١) مكتننا في معجم البلدان و بشكل عليه أنه إذا فتحت في زمن الصديق فكيف الجمعة فيها باذنه <sup>صلوات الله عليه</sup> كما ادعته الشافعية ، و الجواب أن تجمعيهم هذا كان بعد رجوع وفدم كاسياتي : بيان .

و استدل أبو حنيفة على أنها لا تجوز في القرى بما رواه عبد الرزاق في مصنفه : أخبرنا معمر عن أبي إسحاق عن الحارث عن علي رضي الله تعالى عنه قال لا جمعة ولا تشريق إلا في مصر جامع ، و رواه ابن أبي شيبة في مصنفه : حدثنا عباد بن العوام عن حجاج عن أبي إسحاق عن الحارث عن علي رضي الله عنه قال : لا جمعة ولا تشريق ولا صلاة فطر ولا أضحى إلا في مصر جامع أو مدينة عظيمة ، و روى أيضاً بسند صحيح حدثنا جرير عن منصور عن مالحة عن سعد بن عبيدة عن أبي عبد الرحمن أنه قال على رضي الله عنه : لا جمعة ولا تشريق إلا في مصر جامع ، فان قلت : قال النووي : حديث على ضعف متفق على ضعفه و هو موقف عليه بسند ضعيف منقطع ، قلت : كأنه لم يطلع إلا على الآخر الذي فيه حجاج بن أرطاة ، ولم يطلع على طريق جرير عن منصور فانه سند صحيح ولو اطلع لم يقل ما قاله ، و أما قوله : متفق على ضعفه فزيادة من عنده فلا يدرى من سلفه في ذلك ، على أن أبي زيد زعم في الأسرار أن محمد بن المحسن قال : رواه مرفوعاً معاذ و سراقة بن مالك ، قلت : قال الحافظ في التراية : روى عبد الرزاق عن على موقعاً لا تشريق ولا جمعة إلا في مصر جامع ، و إسناده صحيح ، وقال الشوكاف في النيل : و احتجوا بما روى عن علي عليه السلام مرفوعاً ، لا جمعة ولا تشريق إلا في مصر جامع ، وقد ضعف أحمد رفعه و صحابه ابن حزم و فقهاء ، أما استدلال الشافعية بحديث جواثي وغير مستقيم بل الحق ما قال الشيخ التميمي في آثار السنن بعد نقل هذا الأمر : إن هذا الأمر يستفاد منه أن الجمعة تختص بالمدن كالمدينة و جواثي و لا تجوز في القرى ، و قال في تعليقه : قوله : إن الجمعة تختص بالمدن ، قلت لأن الجمعة فرضت يمكن قبل تزول سورة الجمعة على ما قاله الشيخ أبو حامد و العلامة السيوطي في الاقنون و رسالته ضوء الشعفة ، و الشيخ ابن حجر المكي في شرح الشهاد و الشوكاف في النيل و هو الأصح خلافاً للحافظ ابن حجر و لم يتمكن النبي ﷺ من إقامتها هناك فصل أول الجمعة بالمدينة حين قدم ، و إن

أهل جواثي إنما جمعوا بعد رجوع وفدهم إليهم كما قاله الحافظ في الفتح وقد وفهم إنما كان بعد تحريم الخمر بل بعد فرض الحج على ما يقتضيه روایة أحمد عن ابن عباس في قصة وفدي عبد القيس بذكر الحج وفرض الحج كان سنة ست من الهجرة على الأصح ، و على قول الواقدي أن قد وفهم كان سنة ثمان قبل فتح مكة ، وفي أثناء هذه المدة كان الإسلام قد انتشر في أكثر القرى وكثير من أهلها لا يشهدون الجمعة بالمدينة ولو كانت الجمعة جائزة في القرى لاقامت في قريتهم قبل جواثي ، انتهى ، قلت : و أصرح من ذلك أن رسول الله ﷺ لما هاجر إلى المدينة أقام في قباء ( وهي قرية قرب المدينة ) ، قال يعقوب بن عبد الله في معجم البلدان : قباء بالضم وأصله اسم بئر هناك عرفت القرية بها وهي مساكن بنى عمرو بن عوف ) أربعة عشر يوماً أو أربعة وعشرين كم في البخاري على اختلاف نسخها ووقعت الجمعة في أيامها ولم يثبت أن رسول الله ﷺ لم يصل الجمعة في القرى ولم يأمرهم أن يجتمعوا فيها و سار يوم الجمعة يريد المدينة ثم جمع في مسجد بنى سالم بن عوف بن عمرو بن عوف بن الخزرج وهي محلة من المدينة فكانت أول الجمعة جمعت في الإسلام ثبت بهذا أن رسول الله ﷺ لم يصل الجمعة في القرى ، ولم يأمر بها فيها فعلم بهذا أن القرى ليس محل إقامة الجمعة كما أن البراري ليس محل إقامتها ، وقد ثبت برواية مسلم أن رسول الله ﷺ لما وقف بعرفات في حجة الوداع يوم الجمعة لم يصل الجمعة فيها بل صلى فيها الظاهر .

١ - فان قلت عن أبي هريرة أنهم كتبوا إلى عمر يسألونه عن الجمعة فكتب جمعوا حيث ما كنتم ، رواه أبو بكر بن أبي شيبة وسعيد بن منصور وابن خزيمة والبيهقي وقال : إسناده حسن .

٢ - و روى الدارقطني بأسناده عن الزهرى عن أم عبد الله الدوسية قالت : قال رسول الله ﷺ الجمعة واجبة على أهل كل قرية فيها إمام وإن لم يكونوا إلا أربعة ، و زاد أبو أحمد الجرجاني حتى ذكر النبي ﷺ ثلاثة .

٣ - و في المصنف عن مالك كان أصحاب النبي ﷺ في هذه المياه بين مكة والمدينة يجتمعون .

٤ - و روى أبو داود بسنده عن كعب بن مالك أنه كان إذا سمع النداء يوم الجمعة ترسم لأسعد بن زرارة فقلت له : إذا سمعت النداء ترحمت لأسعد بن زرارة ، قال لأنك أول من جمع بنا في هرم النيت من حرة بنى ياضة في تقىع يقال له تقىع الخضبات ، قلت كم كنتم يومئذ قال أربعون .

٥ - و في المعرفة قال الزهرى : لما بعث النبي ﷺ مصعب بن عمير إلى المدينة ليقرئهم القرآن جمع بهم و هم اثنا عشر رجلا فكان مصعب أول من جمع الجمعة بالمدينة بالمسلين قبل أن يهدى رسول الله ﷺ

٦ - وعن جعفر بن يرقان قال كتب عمر بن عبد العزيز - رضى الله عنه - إلى عدى بن عدى وأهله قرية ليسوا بأهل عود فأمر عليهم أميراً يجمع بهم رواه البهق (١).

قلت : الجواب عن الأول معناه جعوا حيثما كنتم من الأمصار ، وقد خصه الشافعية بالقرية التي فيها أربعون رجلا ونحن نخص بالأمصار إلا ترى أنه لا تجوز في البراري بالاتفاق ، وعن الثاني أن رواه كلام عن الزهرى متروكون ولا يصح سماع الزهرى عن الدوسية ، قلت : و شرحه ما قال صاحب التعليق المغنى على الدارقطنى حديث أم عباد الله الدوسيية أخرجه المؤلف بثلاث طرق ، ففي الأولى منها معاوية بن يحيى الدمشقي أبو روح ، قال ابن عدى : عامة روایاته فيها نظر ، وقال أبو زرعة : ليس بشئ ، و قال أبو حاتم و النساق وأبو داود : ضعيف الحديث ، و أما معاوية بن سعيد التنجي فلاعلم فيه سرحاً إلا قول الدارقطنى في حق الوليد بن محمد ولا يصح هذا عن الزهرى ، كل من رواه عنه متروك فيشمل في هذا العموم معاوية بن سعيد أيضاً ، لكن لا يخلو هذا عن بعد ، وفي الثانية الوليد بن محمد المؤقرى ، قال الدارقطنى متروك ، و قال أبو حاتم : ضعيف الحديث ، و كذبه

(١) و حدث عبد عثمان إذ صلى أميراً على الربذة مع عشرة من الصحابة الجمعة بالربذة أحباب عنه الحلبى بأنها صارت مدينة إذ ذاك .

يجي بن معين ، و قال النسائي : متوك الحديث ، وفي الثالثة الحكم بن عبد الله بن سعد ، قال الدارقطني : متوك ، وكذا النسائي وجاءه ، وقال البخارى : تركوه .

قلت : قال الذهبي في الميزان : كان ابن المبارك شديد الحمل عليه ، وقال أحد أحاديث كلها موضوعة ، و قال ابن معين : ليس بشقة ، وقال السعدي و أبو حاتم :

كذاب ، و قال النسائي و الدارقطني و جماعة : متوك الحديث ، انتهى ، ثم قال و مدار الاستاد كله على الزهرى و لم يثبت سماعه عن أم عبد الله الدوسي فاحديث مع ضعف رواته منقطع أيضاً فلا ينطض لللاحتجاج به ، انتهى ، و عن الثالث بأنه ليس فيه دليل على وجوب الجمعة على أهل القرى ، قلت : و مع هذا في إسناده انقطاع ، و عن الرابع وفيه محمد بن إسحاق ، قال البهقى : الحفاظ يتوقفون ما ينفرد به محمد بن إسحاق ، و هنا قد تفرد به ، و قلت : و مع هذا فكان تجميعهم هذا من قبل رأيهم (١) من قبل أن تشرع الجمعة بأمر النبي ﷺ كا يدل عليه مرسل ابن سيرين ، رواه عبد الرزاق بأسناد صحيح ولفظه: قال جمع أهل المدينة قبل أن يقدمها رسول الله ﷺ و قبل أن تنزل الجمعة فقالت الأنصار إن لليهود يوماً يجتمعون فيه كل سبعة أيام وللنصارى كذلك فهم فلنجعل يوماً نجتمع فيه فذكر الله تعالى و نصلى و نشكره فعلوه يوم العروبة و اجتمعوا إلى أسعد بن زراة فصل بهم يومئذ ، الحديث ، ثم لو سلم صحة هذا الحديث و تجميعهم بالنص فهزم النبيت ليس خارج المدينة بل هو داخل فيها ، فقد قال صاحب معجم البلدان في لفظ المزم : بالفتح ثم السكون ، والهزم ما اطمأن من الأرض ، جرى في هذا المكان بحث و تقدير و سؤال و قد اقتضى أن ذكره هنا و ذلك أن بعض أهل العصر زعم أنه نقل عن أسعد بن زراة أنه جمع بأهل المدينة قبل مقدم رسول الله ﷺ في أول الجمعة في هزم بي النبيت فطلبنا نقل ذلك من المسانيد فوجدنا في معجم الطبراني بأسناده مرفوعاً إلى محمد بن إسحاق قال حدثني محمد بن أبي أمامة بن سهل بن حنيف عن أبيه قال حدثني

(١) و بهذا أجب الزيلعي على الكنز .

عبد الرحمن بن كعب بن مالك قال كنت يوماً قائداً لأبي حين كف بصره فإذا خرجت به إلى الجمعة استغفر ل أبي أمامة أسعد بن زراره فقلت يا ابناه رأيت استغفارك لأسعد بن زراره كلما سمعت الأذان بالجمعة فقال يابني أسعد أول من جمع بنا بالمدينة قبل مقدم النبي ﷺ في هرم من حرثة بني ياضنة في نقيع الحضنات قلت كم كشم يومئذ فقال أربعون رجلاً ، وفي كتاب الصحابة ل أبي نعيم الحافظ باسناده إلى محمد بن إسحاق ثم باسناده إلى كعب بن مالك وفيه فقال يابني إنه كان أول من جمع لنا الجمعة بالمدينة في هرم من حرثة بني ياضنة في نقيع يقال لها الحضنات ، وفي كتاب معرفة الصحابة ل أبي عبد الله محمد بن إسحاق بن مندة رفعه إلى محمد بن إسحاق إلى آخر السند ، ولفظه : فقال أى بني أسعد بن زراره كان أول من جمع بالمدينة قبل مقدم النبي ﷺ في هرم من حرثة بني ياضنة في نقيع الحضنات ، وفي كتاب الاستيعاب ل ابن عبدالبر أن أسعد بن زراره كان أول من جمع بالمدينة في هرمة من حرثة بني ياضنة يقال لها نقيع الحضنات . انتهى .

فهذا يدل صريحاً على أن هرم النيت هو في المدينة ، وعن الخامس أن النبي ﷺ لم يأمرهم بذلك و لا أقرهم عليه و لو سلم فهو واقعة المدينة وهي ليست بقرية بلا خلاف ، وعن السادس أن قول عمر بن عبد العزيز رواه البيهقي من طرق فقي الأول إبراهيم بن محمد الأسلمي ، قال في التهذيب قالقطان : سألت مالكا عنه أكان شفاعة ، قال لا ، ولا ثقة في دينه ، وقال عبدالله بن أحمد عن أبيه كان قدرياً معذلاً جهرياً كل بلاء فيه ، قال أبو طالب عن أحمد : لا يكتب حدثه ترك الناس حدثته كان يروي أحاديث منكرة لا أصل لها و كان يأخذ أحاديث الناس يضعها في كتبه ، وقال بشر بن المفضل سألت فقهاء أهل المدينة عنه فكلهم يقولون كذاب ، وقال علي بن المديني عن يحيى بن سعيد : كذاب ، وقال المعطي عن يحيى بن سعيد : كنا نتهمه بالكذب - إلى آخر ما قال الحافظ في تهذيبه تحت ترجمته ، وفي الثاني أخبر في الشفاعة وهو ليس بحججة عن سليمان بن موسى هو الأشدق متلهم فيه ، وفي الثالث

حدثنا قتيبة بن سعيد نا ابن إدريس عن محمد بن إسحاق عن محمد بن أبي أمامة بن سهل (١) عن أبيه عن عبد الرحمن بن كعب بن مالك وكان قائد أبيه بعد ما ذهب بصره عن أبيه كعب بن مالك أنه كان إذا سمع النداء يوم الجمعة ترحم لأسعد بن زراره فقلت له إذا سمعت النداء ترحمت لأسعد بن زراره قال لأنه أول من جمع بنا في هزم النبيت من

أنا كتاب عمر وهو خلاف ، وفي سنته أبو نعيم الحربي ، قال النسائي : ليس بالقوى ، وقال الحاكم أبو أحمد حدث بأحاديث لا يتابع عليها و رواه عنه سعيد الحباني لم أعرف حاله ، والطريق الرابع كتاب أيضاً ، وفي سنته معاوية بن صالح كان يحيى بن سعيد لا يرضاه ، وقال الرازى لا يحتاج به ، وقال الأزدي : ضعيف ، ثم فيه ذكر الخمسين و فيه دليل على اضطراب رأى عمر بن عبد العزيز في ذلك ثم لو صح ذلك وسلم من الاضطراب فرأى عمر ليس بمحجة ، والله تعالى أعلم .

[ حدثنا قتيبة (٢) بن سعيد نا ابن إدريس ] لم أجده صريحاً في شيء من الكتب والغالب على الظن أنه عبد الله بن إدريس الأودي [ عن محمد بن إسحاق عن محمد بن أبي أمامة بن سهل ] بن حنيف [ عن أبيه عن عبد الرحمن بن كعب بن مالك وكان ] عبد الرحمن [ قائد أبيه ] كعب [ بعد ما ذهب بصره ] أى عني [ عن أبيه كعب بن مالك أنه ] أى كعب بن مالك [ كان إذا سمع النداء يوم الجمعة ] أى أذان الجمعة [ ترحم ] أى دعا بالرحمة [ لأسعد بن زراره فقلت له إذا سمعت النداء ترحمت لأسعد بن زراره ] فما وجهه [ قال ] كعب [ لأنه ] أى أسعد بن زراره

(١) وفي نسخة : سهل بن حنيف .

(٢) واستدل صاحب الروض المريح بهذا الحديث على جوازها في صحراء قرب البلدة ، لأنها على ميل من المدينة المنورة .

★ حرة بنى يياضة في نقيع يقال له نقيع الخضراء قلت  
كم أنت يومئذ قال أربعون .

[أول من جمع بنا] أى صل الجعة بنا [في هزم النبيت] المزم (١) بفتح الماء و سكون الزاي بعدها ميم موضع بالمدينة ، و النبيت (٢) بفتح النون و كسر الباء المثلثة بعدها التحتانية و في آخره تاء مشاءة من فوق و هي حى من الياء [من حرة] الحرة أرض ذات حجارة سود نخرة كأنها أحرقت بال النار ، و قال أبو عمرو تكون الحرة مستديرة فإذا كان فيها شئ مستطيل ليس بواسع بذلك الكراع و الابة والحرة بمعنى ، و الحرار في بلاد العرب كثيرة أكثرها حوالى المدينة (٣) إلى الشام كذا في معجم البلدان ، و قال العيني : الحرة بفتح الحاء المهملة و تشديد الراء قرية على ميل من المدينة [بني يياضة] و بنو يياضة بطن من الأنصار منهم سلمة بن صخر البياضى له صحبة [في نقيع] بفتح النون و كسر القاف و سكون الياء آخر الحروف وفي آخره عين مهملة بطن من الأرض يستنقع فيه الماء مدة فإذا نصب الماء أنبت الكلأ [يقال له نقيع الخضراء] بفتح الحاء و كسر الصاد المعجمتين ، قال ابن الأثير : نقيع الخضراء موضع بنواحى المدينة ، و كذا في اللسان [قلت] وهذا قول عبدالرحمن لأبي كعب [كم أنت يومئذ قال] أى كعب [أربعون (٤)] .

(١) أصل المزم المنخفض من الأرض (٢) اسم أبي حى من الياء كذاف المهل.

(٣) و لا يصح الاستدلال به على الجمدة في القرى كما تقدم قريباً .

(٤) قال الحافظ : واختلفوا في عدد من يصلى بهم الجمدة على خمسة عشر قولاً ثم ذكرها و فروع الشافعية و الحنابلة على اشتراط أربعين كاف في الأوجز مع الإمام ، و عند المالكية اثنا عشر رجلاً سوى الإمام كاف في الشرح الكبير ، و عندنا ثلاثة سوى الإمام عند الإمام أبي حنيفة و معه عند صاحبيه كاف في المدحية ، وفي رواية لأحد خمسون رجلاً ، و به قال عمر بن عبد العزيز ، و قيل لا تعتقد إلا بثمانين كذا في المهل . ★ و في نسخة : قلت .

( باب إذا وافق يوم الجمعة <sup>(١)</sup> يوم عيد ) حدثنا محمد بن كثير أنا إسرائيل نا عثمان بن المغيرة عن إيس بن أبي رملة الشامي قال شهدت معاوية بن أبي سفيان وهو يسأل زيد بن أرقم قال أشهدت <sup>(٢)</sup> مع رسول الله صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ عبيدين اجتمعنا في يوم <sup>(٣)</sup> قال نعم قال فكيف صنع قال صلى العيد ثم رخص في الجمعة فقال من شاء أن يصلى فليصل

[ باب إذا وافق يوم الجمعة يوم عيد ] فما حكم الصلاة فيه [ حدثنا محمد بن كثير أنا إسرائيل ] بن يونس [ نا عثمان بن المغيرة ] الثقفي مولام أبوالمغيرة الكوفي وهو عثمان الأعشى وهو عثمان بن أبي زرعة ثقة [ عن إيس بن أبي رملة الشامي ] ذكره ابن حبان في الثقات ، وقال ابن المنذر: بجهول ، قال ابن القطان: هو كما قال [ قال ] إيس [ شهدت معاوية بن أبي سفيان و هو ] الواو للحال و الضمير إلى معاوية [ يسأل زيد بن أرقم قال ] معاوية لزيد [ أشهدت ] الهمزة للاستفهام [ مع رسول الله صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ ] أي العيد والجمعة [ اجتمعنا في يوم واحد قال ] أي زيد [ نعم قال ] أي معاوية [ فكيف صنع ] رسول الله صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ [ قال ] زيد [ صلى العيد ثم رخص في الجمعة ] فقال من شاء أن يصلى [ الجمعة ] [ فليصل ] أي و من شاء أن يكتفى بصلوة العيد تكفيه الحضوره عن الجمعة ، قال الذهبي في الميزان في ترجمة إيس بن أبي رملة في حديث زيد بن أرقم حين سأله معاوية قال ابن المنذر : لا يثبت هذا فإن إيساً بجهول ، و قال في الخلاصة و التقريب : بجهول ، و قال الأمير البخاني : صحيحه ابن خزيمة ، و قال الشوكاني صحيحه على بن المديني وفي إسناده إيس بن أبي رملة و هو بجهول ، قلت : و صحيح الحكم في المستدرك ، و الذهبي في

(١) وفي نسخة : يوم جمعة . (٢) وفي نسخة : هل شهدت .

(٣) وفي نسخة : يوم واحد .

حدثنا محمد بن طريف البجلي نا أسباط عن الأعمش  
عطاء بن أبي رباح قال صلى لنا ابن الزبير في يوم عيد في  
يوم جمعة أول النهار ثم رحنا إلى الجمعة فلم يخرج إلينا  
فصلينا وحدانا و كان ابن عباس بالطائف فلما قدم ذكرنا  
ذلك له فقال أصحاب السنة .

حدثنا يحيى بن خلف نا أبو عاصم عن ابن جريج قال قال  
عطاء اجتمع يوم جمعة و يوم فطر عسلى عهد ابن الزبير  
فقال عيadan اجتمعا في يوم واحد فجمعهما جميعاً فصلاهما  
ركعتين بكرة لم يزد عليهما حتى صلى العصر .

تلخيصه و العجب منهم كيف صححوه و في إسناده إياس بن أبي رملة وهو مجهول  
أو مختلف فيه

[ حدثنا محمد بن طريف ] بن خليفة [ البجلي ] أبو جعفر الكوفي صدوق  
[ نا أسباط ] بن محمد [ عن الأعمش عن عطاء بن أبي رباح قال صلى لنا ابن الزبير  
في يوم عيد في يوم جمعة أول النهار ] ولعل هذه القصة وقعت في مكة حين كان خليفة  
فيها [ ثم رحنا ] أي قرباً من الزوال [ إلى الجمعة فلم يخرج إلينا فصلينا ] أي  
الظهر [ وحدانا و كان ابن عباس بالطائف فلما قدم ] من الطائف [ ذكرنا ذلك  
له فقال ] ابن عباس [ أصحاب ] ابن الزبير [ السنة ] قال الشوكاف : و فعل ابن  
الزبير و قول ابن عباس أصحاب السنة ، رجاله رجال الصحيح .

[ حدثنا يحيى بن خلف نا أبو عاصم عن ابن جريج قال قال عطاء اجتمع  
يوم جمعة و يوم فطر على عهد ابن الزبير ] أي خلافه [ قال ] ابن الزبير [ عيadan  
اجتمعا في يوم واحد ] أي العيد و الجمعة [ ثم جمعهما ] أي أداهما بجماعة [ جميعاً

حدثنا محمد بن المصنف وعمر بن حفص الوصابي المعنى قالا  
نا بقية نا شعبة عن مغيرة الصبّي عن عبد العزيز بن رفيع  
عن أبي صالح عن أبي هريرة عن رسول الله ﷺ أنه قال  
قد اجتمع في يومكم هذا عيدان فن شاء أجزاء من الجمعة  
وإنا جمعون قال عمر عن شعبة.

فصلهما ركعتين [ هذا يان لقوله بجمعهما جيماً معناه أدى الجمعة والعيد في ركعتين  
[ بكرة ] أى قبل الزوال [ لم يزد عليهما حتى صل العصر ] وهذا يقتضي سقوط  
الظهر أيضاً لأن ظاهره أنه لم يصل الظهر و فيه دليل على أن الجمعة إذا سقطت  
بوجه من الوجوه المسوقة لم يجب على من سقطت عنه أن يصل الظهر، وإليه ذهب  
عطاه حكى عنه ذلك في البحر .

[ حدثنا محمد بن المصنف ] بن بهلو الحصى القرشي صدوق له أوهام و كان  
يدلس [ وعمر بن حفص ] بن عمر بن سعد بن مالك الحميري [ الوصابي ] بضم الواو  
بعدها مهملة خفيفة و موحدة هكذا في التقريب ، وقال السمعاني بفتح الواو و تشديد  
الصاد المهملة و في آخرها المموجدة هذه النسبة إلى وصاب و هو من حمير و نسبة  
وصاب بن سهل بن عمرو بن قيس إلى آخر النسب و آخوه جيلان بن سهل وإليه  
ينسب الجيلانيون و ما قيلتان من حمير نزلتا حمص ، انتهى ، و يقال الأووصابي  
الحصى ، قال في التقريب : مقبول ، و قال في التهذيب قال ابن المواق : لا يعرف  
حاله [ المعنى قالا نا بقية ] أى ابن الوليد [ نا شعبة عن مغيرة الصبّي عن عبد  
العزيز بن رفيع عن أبي صالح عن أبي هريرة عن رسول الله ﷺ أنه قال قد اجتمع  
في يومكم هذا عيدان [ أى الجمعة و العيد ] فن شاء أجزاء [ أى يحصله كافياً أى  
العيد و المراد صلاتها [ من الجمعة ] أى من صلاتها [ وإننا جمعون ] قال الأمير  
اليمني : و الحديث دليل على أن صلاة الجمعة بعد صلاة العيد تصرير رخصة يجوز فعلها

و تركها وهو خاص بمن صلى العيد دون من لم يصلها وإلى هذا ذهب المادى (١) و جماعة إلا في حق الامام و ثلاثة معه و ذهب عطاء إلى أنه يسقط فرضها عن الجميع من شاء أن يصلى فلتصل، ولفعل ابن الرمير فإنه صلى بهم في يوم عيد صلاة العيد يوم الجمعة ، قال عطاء : ثم جئنا إلى الجمعة فلم يخرج إلينا فصلينا وحدانا قال و كان ابن عباس في الطائف فلما قدم ذكرنا له ذلك فقال أصحاب السنة ، وعنه أيضاً أنه يسقط فرض الظهر و لا يصلى إلا العصر ، و أخرج أبو داود عن ابن الرمير أنه قال عيدان اجتمعوا في يوم واحد فجعلوها فصلاتها ركعتين بكرة لم يزد عليهما حتى صلى العصر ، و على القول بأن الجمعة الأصل في يومها ، و الظهر بدل فهو يقتضي صحة هذا القول لأنه إذا سقط وجوب الأصل مع إمكان أدائه سقط البديل ، و ظاهر الحديث أيضاً حيث رخص لهم في الجمعة و لم يأمرهم بصلاحة الظهر مع تقدير إسقاط الجمعة للظهر يدل على ذلك ، و ذهب الشافعى و جماعة إلى أنها لا تصير رخصة ، مستدلين بأن دليل وجوبها عام الجميع الأيام وما ذكر من الأحاديث و الآثار لا يقوى على تخصيصها بما في أسانيدها من المقال ، انتهى ، و قال الامام الشافعى في الأم :

(اجماع العيدين) أخبرنا الربيع أنا الشافعى أنا إبراهيم بن محمد أنا إبراهيم بن عقبة عن عمر بن عبدالعزيز قال اجتمع عيدان على عهد رسول الله عليه السلام فقال من أحب أن يجلس من أهل العالية فليجلس من غير حرج ، أخبرنا الربيع أنا مالك عن ابن

(١) و حكى عن أحد ولم أجده في نيل المأرب ، و عن مالك لاحق للإمام في الأذن من الفروض و عندها و الشافعى الأذن لأهل العوالى و البسط فى الأوجز و فى المنهل كذا عن الخانبة إلا أنه قال إلا الامام فلا تسقط عنه عندهم لقوله عليه السلام «إنما يجمعون» ، و للالكتبة روايتان فروى مطرف و غيره الاكتفاء بالعيد عن الجمعة و روى ابن القاسم عنه أنه لابد للجمعة و هو مشهور المذهب و قول أبي حنيفة ، و قال الشافعية تجب على أهل البلد و راجح مشكل الآثار للطحاوى .

شهاب عن أبي عيد مولى ابن أزهر قال شهدت العيد مع عثمان بن عفان بخلاف فصلي ثم انصرف خطب فقال إنك قد اجتمع لكم في يومكم هذا عياداً فمن أحب من أهل العالية أن ينتظر الجمعة فليتظرها ومن أحب أن يرجع فليرجع فقد أذنت له ، قال الشافعى : و إذا كان يوم القطر يوم الجمعة صلى الإمام العيد حين تحل الصلاة ثم أذن لمن حضره من غير أهل مصر أن ينصرفو إن شاؤا إلى أهليهم ولا يعودون إلى الجمعة و الاختيار لهم أن يجمعوا حتى يجمعوا ، أو يعودوا بعد انصرافهم إن قدروا حتى يجمعوا وإن لم يفعلوا فلا حرج إن شاء الله ، قال الشافعى : و لا يجوز هذا لأحد من أهل مصر أن يدعوا أن يجمعوا إلا من عذر يحوز لهم به ترك الجمعة و إن كان يوم عيد ، انتهى ، ثم أقول كتب الشيخ مولانا محمد يحيى المرسوم من تقرير شيخه حضرة الشيخ مولانا رشيد أحد الكنكوهى - رحمه الله تعالى - ما حاصله أنه اتفق ذلك في عهد النبي ﷺ بأنه وافق يوم الجمعة يوم عيد ، و كان أهل القرى يجتمعون لصلاة العيد ما لا يجتمعون لغيرهما كما هو العادة في أكثر أهل القرى وكان في انتظارهم الجمعة بعد الفراغ من صلاة العيد حرج على أهل القرى فلها فرع رسول الله ﷺ من صلاة العيد نادى مناديه من شاء منكم أن يصل فليصل و من شاء الرجوع فليرجع وكان ذلك خطاباً لأهل القرى المجتمعين ثم ، والقرنية على ذلك بأنه قد صرخ فيه بأننا جمعون ، والمراد فيه من جمع المتكلم أهل المدينة ، فهذا يدل دلالة واضحة بأن الخطاب في قوله « من شاء منكم أن يصل » إلى أهل القرى لا إلى أهل المدينة ، وأما ابن عباس و ابن الزبير فكانا إذا ذاك صغيرين غير أنها سمعا المنادي و النداء بأذنهما و إن لم يفهمها ما أريد به فأخر ابن الزبير صلاة العيد إلى ما قبل الرووال و قدم الجمعة و لعله كان يرى جواز تقديم الجمعة على وقت الرووال كما يراه آخرون فصل الجمعة و أدخل فيها صلاة العيد فلهذا لم يصل الظاهر كما يدل عليه ظاهر الرواية ولما كان ابن عباس سمع بأذنه أيضاً ما نودى به في ذلك الوقت قال فيه أنه أصحاب السنة أى ما سمعته منه ﷺ من قوله « من شاء فليصل » .

( باب ما يقرأ في صلاة الصبح يوم الجمعة ) حدثنا مسدد نا أبو عوانة عن مخول بن راشد عن مسلم البطين عن سعيد بن جبير عن ابن عباس أن رسول الله ﷺ كان يقرأ في صلاة الفجر يوم الجمعة « تنزيل (١) السجدة » وهل أتى على الإنسان حين من الدهر .

حدثنا مسدد نا يحيى عن شعبة عن مخول بأسناده و معناه وزاد في صلاة الجمعة بسورة الجمعة « وإذا جاءك المنافقون » .

انتهى ، [ قال عمر عن شعبة ] غرض المصنف بهذا الكلام رحمة الله يان الفرق بين لفظ شيخه محمد بن المصنف و عمر بن حفص بأن محمد بن المصنف قال : حدثنا شعبة ، و قال عمر بن حفص عن شعبة ، بل لفظ عن .

[ باب ما يقرأ في صلاة الصبح يوم الجمعة ، حدثنا مسدد نا أبو عوانة عن مخول ] كمحمد و قيل كمحجن [ بن راشد ] أبو راشد بن أبي الجالد السكري الخناط بهملة و نون مشددة و ثقة ابن معين و النسائي ، و قال العجلي : ثقة من غلة الكوفيين ، و قال الأجري عن أبي داود شيعي و ليس له في البخاري غير حديث واحد توبع عليه عنده [ عن مسلم البطين عن سعيد بن جبير عن ابن عباس أن رسول الله ﷺ كان يقرأ في صلاة الفجر يوم الجمعة تنزيل السجدة (٢) ، وهل أتى على الإنسان حين من الدهر ] أى هاتين السورتين في ركتيها .

[ حدثنا مسدد نا يحيى ] القطان [ عن شعبة عن مخول بأسناده ] المتقدم [ ومعناه ] أى و معنى حديث مخول المتقدم [ وزاد ] أى على ما كان في الحديث المتقدم [ في

(١) وفي نسخة : بتنزيل السجدة .

(٢) انكر ابن العربي الدوام عليه ، و حكى في المنهل عن مالك عدة روایات منها عن ابن القاسم كراهة تعمد سورة فيها سجدة ، و من لا يحسن سورة السجدة هل يقرأ غيرها من سور السجدة أم لا ، يختلف عند الفقهاء ، بسطه الحافظ في الفتح .

صلوة الجمعة [ أى و يقرأ في صلاة الجمعة ] بسورة الجمعة و إذا جاءك المنافقون [ قلت : و قد روى عن بعض الصحابة في الجمعة قراءة سور أخرى ، فعن التعبان بن بشير قال : كان يقرأ في العيدين ، و في الجمعة بسبع اسم ربك الأعلى ، و هل أنتك حديث الفاشية و إذا اجتمع العيد و الجمعة في يوم واحد يقرأ بهما في الصلاتين ، و عن سمرة بن جندب كان يقرأ في الجمعة بسبع اسم ربك الأعلى ، و هل أنتك حديث الفاشية ، و في بعضها كان يقرأ يوم الجمعة على أثر سورة الجمعة هل أنتك حديث الفاشية .

قال الشوكاني : و قد استدل بأحاديث الباب على أن السنة أن يقرأ الإمام في صلاة الجمعة في الركعة الأولى بال الجمعة ، و في الثانية بالمنافقين أو في الأولى بسبع اسم ربك و في الثانية بهل أنتك ، أو في الأولى بال الجمعة ، و في الثانية بهل أنتك ، و قال أبو حنيفة و أصحابه و رواه ابن أبي شيبة في المصنف عن الحسن البصري أنه يقرأ الإمام بما شاء ، و قال ابن عيينة : أنه يكره أن يتعمد القراءة في الجمعة بما جاء عن النبي ﷺ لقله يجعل ذلك من سننها و ليس منها ، قال ابن العربي : و هو مذهب ابن مسعود ، و حكى ابن عبد البر في الاستذكار عن أبي إسحاق المروزى مثل قول ابن عيينة ، و حكى عن أبي هريرة مثله و خالقهم جماعة العلماء ، و كذلك في الحديث الأول مشروعية قراءة « تغليل السجدة » و « هل أنتك » في غير يوم الجمعة .

قال العراقي : و من كان يفعله من الصحابة عبد الله بن عباس و من التابعين إبراهيم بن عبد الرحمن بن عوف و هو مذهب الشافعى و أحمد و أصحاب الحديث ، و كرهه مالك و آخرون ، قال النووي : و هم محجوجون بهذه الأحاديث الصحيحة الصرىحة المروية من طرق ، و مذهب الحنفية في ذلك ما قاله في الدر المختار و حاشيته . و يكره التعين « كالسجدة » و « هل أنتك » لصبح كل جمعة لأن الشارع إذا لم يعين عليه شيئاً تيسيراً عليه كره له أن يعيّن و علله في المداهنة بقوله لما فيه من هجر الباق و لم يهم التفضيل بل يندب قرائتها أحياناً ، وفي فتح القدير لأن مقتضى الدليل عدم

( باب اللبس للجمعة<sup>(١)</sup> ) حدثنا القعنبي عن مالك عن نافع عن عبد الله بن عمر أن عمر بن الخطاب رأى حلة

المداومةلامداومة علىالعدم كايفعله حنفية العصر، فيستحب أن يقرأ ذلك أحياناً تبركاً  
بالمأثور، فان لزوم الابهام يتضى بالترك أحياناً، ولذا قالوا المسنة أن يقرأ في ركعى  
الفجر بالكافرون والاخلاص، انتهى.

[باب اللبس (٢) ] بضم اللام [للمجتمعه] والمراد باللبس التجميل باللباس [حدثنا القعنبي عن مالك عن نافع عن عبد الله بن عمر أن عمر بن الخطاب رأى حالة [بالضم إزار ورداء برد أو غيره ، ولا تكون حالة إلا من ثوبين أو ثوب له بطانية

(١) وفي نسخة : يوم الجمعة .

(٢) و المراد التجمل و هل يتدب حلق رأسه و تقليم أظفاره قبل الجمعة الظاهر ،  
نعم و يوحيه الروايات مع الكلام فيها كما أخر جهها في جمع الفوائد ، لكن قال  
الشامي : الأفضل بعدها فتأمل .

سیراء يعني (١) تباع عند باب المسجد ، فقال : يا رسول الله : لو اشتريت هذه فلبستها يوم الجمعة ، و للوافد إذا قدموا عليك ، فقال رسول الله ﷺ : إنما يلبس هذه من لا خلاق له في الآخرة ، ثم جاءت رسول الله ﷺ منها حلل فأعطى عمر بن الخطاب منها حلة فقال عمر : يا رسول الله كسوتنها وقد قلت في حلة عطراً ما قلت ، فقال

قاله في القاموس [ سيراء ] بكسر سين و قتح ياء و مد نوع من البرد ، و يخالطه حرير كالسيور فهو فعلام من السير القد كذا يروى بالصفة ، و قيل بالإضافة و شرح بالحرير الصاف يعني حلة حرير كذا في الجمع [ يعني تباع عند باب المسجد ] وفي رواية الصحيحين حلة من استبرق تباع في السوق [ فقال ] عمر [ يا رسول الله لو اشتريت هذه ] أى الحلة [ فلبستها يوم الجمعة و للوافد إذا قدموا عليك ] مكذا في البخاري و في رواية نجم الدين العيد و الوافد ، قال الحافظ : وكلها صحيح و كان ابن عمر ذكرها معاً فاقتصر كل راو على أحد هما [ فقال رسول الله ﷺ إنما يلبس هذه ] الحلة [ من لا خلاق ] أى النصيب [ له في الآخرة ] و وجه الاستدلال بهذا الحديث على مشروعية التجميل لل الجمعة لتصريحه ﷺ لعمر على أصل التجميل للجمعة . و قصر الإنكار على من لبس مثل تلك الحلة لكونها كانت حريراً ، و قد ورد الترثي في ذلك في أحاديث غير ذلك [ ثم جاءت رسول الله ﷺ منها ] أى من حلال سيراً [ حلل ] جمع حلة [ فأعطى عمر بن الخطاب منها ] أى من تلك الحال [ حلة فقال عمر : يا رسول الله كسوتنها ] و هذا يدل على إباحة لبسها [ وقد ] الواو للحال أى و الحال أنى [ قلت في حلة عطراً ما قلت ] و هو قوله ﷺ إنما يلبس هذه من لا خلاق له في الآخرة ، و هذا يدل على حرمة لبسها و عطراً

(١) وفي : نسخة : عند باب المسجد يعني تباع .

## رسول الله ﷺ : إِنِّي لَمْ أُكْسِكُهَا تَلْبِسْهَا فَكَسَاهَا عَمْرًا أَخَّا لَهُ مُشْرِكًا بِمَكَةَ .

هو عطارد بن حاجب بن زرارة التميمي كان رجلاً يغشى الملوك ويصيّب منهم ، ودخل إلى كسرى فكساه حلة [ فقال رسول الله ﷺ : إِنِّي لَمْ أُكْسِكُهَا ] أى أعطيتكما [ تلبسها ] قلن لبس الحرير حرام ، ولكن أعطيتكما لتنفع بها [ فكاساهما عمر أخا له مشركاً بمكة ] .

قال العيني : قيل إنه أخوه من أمه وقيل أخوه من الرضاعة ، وفي النسائي : وصحح أبي عوانة : فكاساهما أخا له من أمه مشركا ، واسميه عثمان بن حكيم ، وقد اختلف في إسلامه ، وفي رواية للبخاري أرسل بها عمر رضي الله عنه إلى أخ له من أهل مكة قبل أن يسلم ، وهذا يدل على إسلامه بعد ذلك ، وهذا الحديث يدل على حرمة لبس الحرير ، وكذلك الأحاديث الكثيرة تدل على حرمة لبسه ، فعن عمر رضي الله عنه قال : سمعت النبي ﷺ يقول : لا تلبسو الحرير فإنه من لبسه في الدنيا لم يلبسه في الآخرة ، وعن أنس أن النبي ﷺ قال : من لبس الحرير في الدنيا فلن يلبسه في الآخرة ، أخرجهما في الصحيحين ، وعن أبي موسى أن النبي ﷺ قال : أحل الذهب والحرير للإناث من أمي ، وحرم على ذكورها ، أخرجه الترمذى و الحاكم و صححاه و أحمد و النسائي و أبو داود ، وهذا للرجال خاصة ، و أما النساء فرخص لهم ذلك .

قال القاضى عياض حكى عن قوم إياحته ، وقال أبو داود : إنه لبس الحرير عشرون نفساً من الصحابة أو أكثر ، منهم أنس والبراء بن عازب ، ووقع الإجماع على أن التحرير مختص بالرجال دون النساء ، وخالف في ذلك ابن الزيير مستدلاً بعموم الأحاديث ، و لعله لم يبلغه المخصوص ، وقد استثنى من ذلك للرجال بقدر أربع أصابع اليدين الضمومة بما رواه الجماهير إلا البخاري غيره ، عمر رضي الله عنه أن

رسول الله ﷺ نهى عن لبس الحرير إلا موضع أصبعين أو ثلاثة أو أربع، وزاد فيه أحمد و أبو داود : وأشار بكتبه ، و هذا الحديث فيه دلالة على أنه يحل من الحرير مقدار أربع أصابع كالطراز والستجاف من غير فرق بين المركب على الثوب والمنسوج والمعمول بالابرة والترقيع كالتطريز ، ويحرم الزائد على الأربع ، و اختلف في إلباسه الصبيان خرموا الإمام أبو حنيفة وأباحها الإمام الشافعى ، قال الشوكافى في النيل : و اختلفوا في الصغار هل يحرم إلباسهم الحرير أم لا ؟ فذهب الأكثرون إلى التحرير ، قالوا لأن قوله : و حرم على ذكور أمي يعمهم ، وقد روى أن إسماعيل بن عبد الرحمن دخل على عمر و عليه قيس من حرير و سواران من ذهب ، فشق القميص و فك السوارين ، و قال : اذهب إلى أمك ، و قال محمد بن الحسن : إنه يجوز إلباسهم الحرير ، و قال أصحاب الشافعى : يجوز في يوم العيد لأنه لا تكليف عليهم و في جواز إلباسهم ذلك في باق السنة ثلاثة أوجه ، أحدها جوازه ، و الثاني تحريره ، والثالث يحرم بعد سن الميذن ، انتهى ملخصا .

قلت : ما نسب الجواز إلى الإمام محمد بن الحسن فلم أجده في كتب الحنفية بل قال الإمام محمد بن الحسن في مؤطنه ، قال محمد : لا ينبغي للرجل المسلم أن يلبس الحرير والديباج والذهب كل ذلك مكروره للذكور من الصغار والكبار ولا يأس به لإناث ، ولا يأس به أيضاً للهداية إلى المشرك المحارب ما لم يهد إليه سلاح أو درع و هو قول أبي حنيفة و العامة من فقهائنا ، وفي إرسال عمر رضي الله عنه حلته إلى أخي له مشرك بمكة دليل على أن الكفار غير مكلفين بالفروع فأن عمر رضي الله عنه كان على يقين من أن أخيه المشرك لا يتوقف من لبسه ، و الظاهر أن إرسالها إليه كان على علم من رسول الله ﷺ و باذهنه ، و كتب مولانا الشيخ محمد يحيى المرحوم من تقرير شيخه حضره مولانا الشيخ رشيد أحمد قدس سره ، ثم في إيتام عمر رضي الله عنه حلته لأخيه مشرك جواز الإحسان إلى المشرك و الصلة به و النهى عنه إنما هو المؤدة لا مجرد الإحسان وأيضاً فيه دليل إلى ما ذهب إليه

حدثنا أحمد بن صالح نا ابن وهب أخبارني يونس وعمر بن الحارث عن ابن شهاب عن سالم عن أبيه قال : وجد عمر بن الخطاب حلة استبرق تباع بالسوق فأخذها فأتى بها رسول الله ﷺ فقال : اتبع هذه تتحمل بها للعيد وللوفود <sup>(١)</sup> ثم ساق الحديث <sup>(٢)</sup> والأول أتم .

الإمام من إجازة المسلم داره من يعلم أنه يرتكب فيها حراماً كجوسى يتخذه بيت نار أو وتنى يتتخذه بيت الأصنام إلى غير ذلك ، وذلك لأن إيتامه ذلك ليس يستلزم تلك المعصية ، وإنما يتخلل بينهما فعل قائل مختار بين أن يفعل وأن لا يفعل ، فأن عمر رضى الله عنه حين أعطى الحلة أخيه كان على يقين من لبسه إياها غير أنه لما لم يكن مستلوباً لبسه إياها بل جاز أن يكون كسوة إيه ككسوة النبي ﷺ تلك الحلة عمر فإنه لم يترتب عليه لبس عمر إياها ، فكذلك كان جائزأً هنا و يتفرع على ذلك جملة من المسائل ، انتهى .

[ حدثنا أحمد بن صالح نا ابن وهب أخبارني يونس وعمر بن الحارث عن ابن شهاب عن سالم عن أبيه [ أى عبد الله بن عمر ] قال عبد الله [ وجد عمر بن الخطاب حلة استبرق ] بكسر همزة ما غلظ من الحرير والديباج مارق والحرير أعم [ تباع بالسوق فأخذها ] ليريها رسول الله ﷺ [ فاق بها ] أى بتلك الحلة رسول الله ﷺ فقال [ عمر رضى الله عنه ] [ اتبع ] أى اشتهر [ هذه ] [ الحلة ] [ تتحمل ] أى تزين [ بها للعيد وللوفود ] جمع وفده ولوفد قوم يجتمعون ويرون البلاد الواحد واحد وكذا من يقصد الأمرا بالزيارة والاسترداد والاجتماع [ ثم ساق ] أى أحمد بن صالح [ الحديث ، و الأول أتم ] أى الحديث الأول الذي رواه مالك عن نافع أتم من الحديث الذي رواه ابن شهاب عن سالم آخر جمه مسلم

(١) وفي نسخة : للوفود . (٢) وفي نسخة : قال أبو داود .

حدثنا أحمد بن صالح نا ابن وهب أخبرني يونس و عمرو أن يحيى بن سعيد الأنصاري حدثه أن محمد بن يحيى بن جبان حدثه أن رسول الله ﷺ قال : ما على أحدكم إن وجد أو ما على أحدكم إن وجدتم أن يتخذن ثوبين ليوم الجمعة سوى ثوب مهنته قال عمرو وأخبرني ابن أبي حبيب

في صحيحه من طريق أبي طاهر و حرمته بن يحيى عن ابن وهب .

[ حدثنا أحمد بن صالح نا ابن وهب أخبرني يونس و عمرو أن يحيى بن سعيد الأنصاري حدثه ] أى حدث كل واحد منها [ أن محمد بن يحيى بن جبان حدثه أن رسول الله ﷺ قال : ما على أحدكم إن وجد أو ] للشك من الرواى [ ما على أحدكم إن وجدتم ] فالشك في صيغة وجد أو وجدتم ، قال القارى : قيل ما موصولة ، و قال الطيبى : ما بمعنى ليس و اسمه مذوف وعلى أحدكم خبره و قوله إن وجد أى سعة يقدر بها على تحصيل زائد على ملابس مهنته ، و هذه شرطية معتبرة و قوله أن يتخذ متعلق بالاسم المذوف معمول له ، و يجوز أن يتعلق على بالمذوف و الخبر أن يتخذ كقوله تعالى : « ليس على الأعمى حرج » إلى قوله : « إن تأكلوا من يومكم » و المعنى ليس على أحد حرج أى نقص يخل بزهده في [ أن يتتخذ ثوبين ليوم الجمعة ] أى يلبسهما فيه ، و في أمثاله من العيد و غيره ، و فيه أن ذلك ليس من شيم المتقين لو لا تعظيم الجمعة و مراعاة شعائر الإسلام [ سوى ثوب مهنته ] بفتح الميم و يكسر أى بذاته و خدمته أى غير الثوبين اللذين معه في سائر الأيام ، قال في القاموس : المهنة بالكسر و الفتح و التحرير و ككلمة الحق بالخدمة والعمل ، منه كثنه و نصره منها و منه و يكسر خدمه ، انتهى ما قاله القارى ، و كتب مولانا محمد يحيى المرحوم من تقرير شيخه في شرح هذا الحديث هذا مثل قوله تعالى : « لا جناح عليه أن يطوف بهما » ، أورده في صورة نفي الاسم

## عن موسى بن سعد عن ابن حبان عن ابن سلام أنه سمع

و المخرج ردآ لما اعتقدوا من الاسم فيه ، فكذلك هبنا ما كان ظاهر ذلك الفعل يوم تضنعاً و مرأة بليس ما لا يلبسه إذا تخلى من الناس أو كونه صنيع المتكبرة والمتعمدة دفع ذلك رفع الجرح عن ذلك ، و القصد استحبابه ، ويمكن أن يكون هذا إباحة و رخصة حسب وإنما يثبت استحباب هذا الفعل بنص آخر ، و هذا إذا حملت الكلمة ما على النفي و لا يبعد أن تكون الاستفهام ومثل هذا الكلام في الأغراء والتعصي على الفعل بحسب تحاورهم فيما بينهم و إن كان الاستفهام هبنا للانكار أيضاً كقوله :

ما ذا عليك إذا خبرتني دفنا رهن المية يوماً أن تزور بنا

أو كقوله عز من قائل : « ماذا عليهم لو آمنوا بالله و اليوم الآخر و أفقوا ما رزقهم الله ، بل الأوفق في التمثيل :

ما كان ضرك لو مقتت و ربما من الفتى وهو المغبط المحتق ، فاقفهم ، انتهى .

و هذا الحديث مرسل لأن محمد بن يحيى بن حبان من صفار التابعين [ قال

عمرو ] وهذا قول ابن وهب أو قول المصنف أبي داود بسنده إلى عمرو [ وأخبرني ]

أى كما أخبرني يحيى بن سعيد الانصارى أخبارى [ ابن أبي حبيب ] اسمه يزيد كا في ابن

ماجة [ عن موسى بن سعد ] و في رواية ابن ماجة عن موسى بن سعيد قال في

التقريب : موسى بن سعد أو سعيد بن زيد بن ثابت الانصارى المدنى مقبول [ عن

ابن حبان ] هو محمد بن يحيى بن حبان المتقدم [ عن ابن سلام ] يحتمل أن يراد

به عبد الله بن سلام كا هو الظاهر و هو مصرح في رواية ابن ماجة و هو المتعين

عند الحافظ ابن حجر فإنه قال في التهذيب في باب من نسب إلى أبيه أو جده أو

أمه أو عمه أو نحو ذلك ، ابن حبان عن ابن سلام هو محمد بن يحيى بن حبان عن

عبد الله بن سلام ، و قال في التعيس الحمير بعد ما أورد حديث عائشة من طريق

مهدى بن ميمون و أخرجه ابن عبد البر في المheimid من طريقه : و لأبي داود و ابن

ماجة من حديث عبد الله بن سلام نحوه ، و فيه انقطاع .

رسول الله ﷺ يقول ذلك على المنبر ، قال أبو داود رواه  
و هب بن جرير عن أبيه عن يحيى بن أيوب عن يزيد بن  
أبي حبيب عن موسى بن سعد عن يوسف بن عبد الله بن  
سلام عن النبي ﷺ .

قلت : ولكن لم يذكر في ترجمة محمد بن يحيى بن حبان في شيوخه عبد الله  
بن سلام ، و ذكر في شيوخه يوسف بن عبد الله بن سلام ، و قال على خلاف فيه  
و ذكر في ترجمة يوسف بن عبد الله بن سلام في تلامذته محمد بن يحيى بن حبان بلا  
ذكر خلاف فيه ، و كذلك ذكر في ترجمة موسى بن سعد في شيوخه يوسف بن  
عبد الله بن سلام ، و هذا يوهم أن هذا الحديث من مسانيد يوسف بن عبد الله بن  
سلام ، ففي هذا الوجه يحتمل أن يراد به ابنه يوسف بن عبد الله بن سلام ، فان كان  
يوسف بن عبد الله بن سلام فهو ابن عبد الله بن سلام بن الحارث الاسرائيلي أبو  
يعقوب المدفون حليف الانصار رأى النبي ﷺ وهو صغير و حفظ عنه قال : سئل  
رسول الله ﷺ يوسف ، قال أبو حاتم له رؤبة ، و قال البخاري له صحبة ، و كلام  
البخاري أصح ، توفى في خلافة عمر بن عبد العزيز [ أنه سمع رسول الله ﷺ يقول  
ذلك ] أي القول المتقدم ما على أحدكم أن ينجد ثوابين ، الحديث [ على المنبر ] أي  
حال كونه على المنبر [ قال أبو داود : و رواه وهب بن جرير عن أبيه ] جرير  
بن حازم [ عن يحيى بن أيوب عن يزيد بن أبي حبيب عن موسى بن سعد عن  
يوسف بن عبد الله بن سلام عن النبي ﷺ ] والغرض عن إيراد هذه الأسانيد لهذا  
الحديث يان الاختلاف فيها و هو أن السند الأول مرسل ، و الشافعى إن كان المراد  
بابن سلام عبد الله بن سلام فالسند منقطع لأن محمد بن يحيى بن حبان لم يدركه ، فان  
ابن حبان ولد سنة سبع وأربعين ، و مات عبد الله بن سلام قبل ولادته في سنة  
ثلاث وأربعين ، وإن كان المراد بابن سلام يوسف بن عبد الله بن سلام فهو موصول

( باب التحلاق يوم الجمعة قبل الصلاة ) حدثنا مسدد نا يحيى عن ابن عجلان عن عمرو بن شعيب عن أبيه عن جده أن رسول الله ﷺ نهى عن الشراء و البيع في المسجد، وأن

و الثالث موصول أيضاً أورده لتعيين المheim في السند الثاني بأن المراد من ابن سلام هو يوسف بن عبد الله (١) بن سلام .

ولكن أخرج ابن ماجة هذا الحديث في سنته خالق أبي داؤد في مواضع من السند فإنه أخرج أولاً حديث عمرو بن الجارث عن يزيد بن أبي حبيب عن موسى بن سعيد عن محمد بن يحيى بن حبان عن عبد الله بن سلام فلم يفهمه بل صرخ بأنه هو عبد الله بن سلام ، ثم أخرج من طريق أبي بكر بن أبي شيبة ثنا شيخ لنا عن عبد الحميد بن جعفر عن محمد بن يحيى بن حبان عن يوسف بن عبد الله بن سلام عن أبيه قال : خطبنا الحديث ، فجعل ابن ماجة هذا الحديث بالسنددين من مستندات عبدالله بن سلام لا من مستندات ابنه يوسف ، و السند الثاني لابن ماجة فيه جهالة ، و إن قال فيه بعضهم أنه محمد بن عمرو الواقدي قليس بمحنة .

[ باب التحلاق يوم الجمعة قبل الصلاة ] أى في المسجد، و التحلاق قعود الجماعة من الناس مستديرين في موضع أو موضع متفرق من المسجد [ حدثنا مسدد نا يحيى عن ابن عجلان عن عمرو بن شعيب عن أبيه عن جده أن رسول الله ﷺ نهى عن الشراء و البيع في المسجد ] قال الشوكاني : أما البيع و الشراء فذهب جمهور العلماء إلى أن النهي محول على الكراهة ، قال العراق : و قد أجمع العلماء على أن ما عقده من البيع في المسجد لا يجوز نقضه ، و هكذا قال الماوردي ، و ذهب بعض أصحاب الشافعى إلى أنه لا يكره البيع و الشراء في المسجد و الأحاديث ترد عليه و فرق

(١) قلت : و ظاهر كلام المحافظ في الفتح ، و تبعه الزرقاني ، إن الرواية

أصحاب أبي حنيفة (١) بين أن يغلب ذلك و يكتفى به ، أو يقل فلا كراهة وهو فرق لا دليل عليه ، انتهى .

قلت : و هذا الذى عزاه إلى أصحاب أى حنفية هو الذى ذكره الطحاوى فى  
شرح معانى الآثار فقال : و كذلك أيضاً ما نهى عنه من البيع فى المسجد هو البيع  
الذى يعمه أو يغلب عليه حتى يكون كالسوق فذلك مكروه ، فاما ما سوى ذلك فلا  
و لقد رويانا عن رسول الله ﷺ ما يدل على إباحة العمل الذى ليس من القرب فى  
المسجد ، حدثنا فضلاً ثنا محمد بن سعيد الأصبغى ثنا شريك عن منصور عن ربعى بن  
حراش عن على رضى الله عنه قال : سمعت رسول الله ﷺ يقول : يا عشر قريش  
ليعن الله عليكم رجالاً امتحن الله به اليمان يضرب رقابكم على الدين ، فقال أبو بكر  
أنا هو يا رسول الله ﷺ ، قال : لا ، فقال عمر : أنا هو يا رسول الله ، قال :  
لا ، و لكنه خاصف النعل فى المسجد ، وكان قد ألقى إلى على رضى الله عنه نعله  
يخصفها ، أفلأ ترى أن رسول الله ﷺ لم ينه علياً رضى الله عنه عن خاصف النعل  
فى المسجد ، وإن الناس لو اجتمعوا حتى يعم المسجد بخاصف النعال كان ذلك مكروهـ ،  
فليما كان ما لا يعم المسجد من هذا غير مكروه وما يعمه منه أو يغلب عليه مكروهـ ،

**قال القارى :** جوز علماونا للعتكف الشراء بغیر إحضار المیع ، و من البدع  
الشنيعة بيع ثياب الكعبه خلف المقام وبيع السکب وغیرها في المسجد الحرام وأشنع  
منه وضع المحفات والقرب و الدبش فيه سیما في أيام الموسم و وقت ازدحام الناس  
والله ولی أمر دینه ، ولا حول ولا قوة إلا به ، قال ابن حجر : ويکرہ أيضا

(١) وفي الدر المختار (يكره) كل عقد إلا لمعتكف بشرطه أى لا يكون للتجارة بل لنفسه أو عياله بدون إحسان السلعة، كذا في الشامي.

## تنشد<sup>(١)</sup> فيه ضالة وأن ينشد فيه شعر ونهي عن التحلق<sup>(٢)</sup>

الملوس فيه لحرة إلا نسخ العلم الشرعي وآيته، ولو خاط فيه أحياناً فلا بأس به، ورأى عمر رضي الله عنه خياطاً في المسجد فأمر بخروجيه، فقيل : يا أمير المؤمنين إله يكتس المسجد ويغلق الباب فقال عمر : إني سمعت رسول الله ﷺ يقول : جنوا صناعكم مساجدكم، رواه عبد الحق وضفه، انتهى .

[ وأن تشد فيه ضالة ] قال الشوكاني : يقال نشدت الضالة بمعنى طلبها وأنشدها عرفها والضالة تطلق على الذكر والأنثى والجمع ضوال كذابة ودواب وهي مختصة بالحيوان ، و يقال لغير الحيوان ضائع و لقيط ، قال ابن رسلان : و يلحق بذلك من رفع صوته فيه بما يقتضي مصلحة ترجع إلى الرافع صوته ، قال : وفي النهي عن رفع الصوت بنشد الضالة و ما في معناه من البيع و الشراء و الإجارة و العقود ، قال مالك و جماعة من العلماء يكره رفع الصوت في المسجد بالعلم و غيره ، و أجاز أبو حنيفة و محمد بن مسلمة من أصحاب مالك رفع الصوت فيه بالعلم والخصوصة وغير ذلك مما يحتاج إليه الناس لأنه بمحفهم و لا بد لهم منه [ و أن ينشد فيه شعر ] .

قال الشوكاني : أما إنشاد الأشعار في المسجد خديث الباب وما في معناه يدل على عدم جوازه و يعارضه ما سبأقى من قصة عمر و حسان ، و تصریح حسان بأنه ينشد الشعر بالمسجد ، و فيه رسول الله ﷺ و كذلك حديث جابر بن سمرة الآتي و هو أنه قال : شهدت النبي ﷺ أكثر من مائة مرة في المسجد وأصحابه يتذاكرون الشعر وأشياء من أمر الجاهلية فربما تبسم معهم رواه أحمد وأخرجه الترمذى وصححه وقد جمع بين الأحاديث بوجهين : الأول حمل النهي على التزيه والرخصة على بيان المحواز .

(١) و في نسخة : ينشد . (٢) و في نسخة : عن الحلق .

## قبل الصلاة يوم الجمعة .

و الشافى حمل أحاديث الرخصة على الشعر الحسن المأذون (١) كمجاً حسان للشريكين و مدحه عليه السلام و غير ذلك و يحمل النهى على التفاخر والهجاء و نحو ذلك و قد جمع الحافظ بحمل النهى على تناشد أشعار الجاهلية و المطلين و حمل المأذون فيه على ما سلم من ذلك ، و لكن حديث جابر بن سمرة فيه التصریح بأنهم كانوا يتذاكرون الشعر و أشياء من أمر الجاهلية قال وقيل النهى عنه ما إذا كان التناشد غالباً على المسجد حتى يتشغل به من فيه ، قال ابن العربي : لا بأس بانشاد الشعر في المسجد إذا كان في مدح الدين وإقامة الشرع وإن كان فيه الخنزير مدوحة بصفاتها الخبيثة من طيب رائحة وحسن لون إلى غير ذلك مما يذكره من يعرفها وقد مدح فيه كعب بن زهير رسول الله عليه السلام فقال :

بانت سعاد فقلبي اليوم متقول

إلى قوله في صفة ريقها : كأنه منزل بالراح معلول

قال العراق : وهذه القصيدة قد رويناها من طرق لا يصح منها شيء وذكرها ابن إسحاق بسند منقطع و على تقدير ثبوت هذه القصيدة عن كعب و إنشادها بين يدي النبي صلوات الله عليه وسلم في المسجد وغيره فليس فيها مدح الخنزير فاما فيها مدح ريقها ، قال : ولا بأس بانشاد الشعر في المسجد إذا لم يرفع به صوته بحيث يشوش ذلك على مصل أو قارئ أو منتظرا الصلاة فان أدى إلى ذلك كره ولو قيل بتحريمه لم يكن بعيداً [ و نهى عن التحلق قبل الصلاة ] أى قريباً من الزوال فاما في بغير يوم

(١) و إليه مال الطحاوى و أشار إلى أن ذكر المسجد اتفاق فالاذن للشعر المباح مالم يغتاب و المنع للنهى عنه ، و في الدر المختار يذكره الاشاد إلا ما فيه ذكر ، و بسط عليه الكلام العيني ، و قال ابن العربي : لا بأس به إذا كان لأمر الدين و إن كان فيه ذكر الخنزير .

الجمعة فيجوز التحلق لذكرة العلم و غيرها من أمور الدين [ يوم الجمعة ] قال الشوكاني : أما التحلق يوم الجمعة في المسجد قبل الصلاة فحمل النهى عند الجمود على الكراهة و ذلك لأنه ربما قطع الصفوف مع كونهم مأمورين بالتكبير يوم الجمعة و التراص في الصفوف الأولى فالاول ، و قال الطحاوى : التحلق المنهى عنه قبل الصلاة إذا عم المسجد و غلبه فهو مكروه وغير ذلك لا يأس به ، والتقييد به « قبل الصلاة » يدل على جوازه بعد حمل الذكر والتقييد به « يوم الجمعة » يدل على جوازه في غيرها كما في حديث أبي واصد الليثي ، فأما أحدهما فرأى فرحة في الحلقة فجلس فيها ، و أما التحلق في المسجد في أمور الدنيا فغير جائز ، وفي حديث ابن مسعود سيكون في آخر الزمان قوم يجلسون في المساجد حلقاً حلقاً أمانهم الدنيا فلا تبعاً سوهم فإنه ليس له فيهم حاجة ، ذكره العراق في شرح الترمذى و قال : إسناده ضعيف فيه بزيغ أبو الخليل و هو ضعيف جداً ، قلت : قال في بجمع الروايات رواه الطبراني في الكبير ، وقال القارىء : أى نهى أن يجلس الناس على هيئة الحلقة يقال تحلق القوم إذا جلسوا حلقة و علة النهى أن القوم إذا تحلقوا فالغالب عليهم التكلم و رفع الصوت و إذا كانوا كذلك لا يستمعون الخطبة و هم مأمورون باستماعها كذا قال بعضهم ، و قال التوربى : النهى يتحمل معنين أحدهما أن تلك الهيئة تختلف اجتماع المسلمين ، و الثاني أن الاجتماع لل الجمعة خطب جليل لا يسع من حضرها أن يهتم بما سواه حتى يفرغ و تحلق الناس قبل الصلاة مومن للغفلة عن الأمر الذى ندبوا إليه ، انتهى ، و عندي أن علة النهى عن التحلق في المسجد قبل صلاة الجمعة أن رسول الله عليه السلام قال لامنى مناخ من سبق ، و حكم المسجد فيه حكم منى فالداخل في المسجد له حق أن يجلس في الحال الحالى و الناس ندبوا إلى السجى إليها و يجتمعون فيها ما لا يجتمعون في غيرها فإذا تحلق الناس و جلسوا حلقاً حلقاً فالداخل في المسجد لا يمكن له أن يجلس وسط الحلقة مع أنه محل خال له حق أن يجلس فيه و التحلق مانع للناس عن الحق الذى أعطاهم الشرع من الجلوس في محل خال من المسجد .

( باب (١) اتخاذ المنبر ) حدثنا قتيبة بن سعيد نا يعقوب بن عبد الرحمن بن محمد بن عبد الله بن عبد القارى القرشى حدثى أبو حازم بن دينار أن رجالاً أتوا سهل بن سعد الساعدى وقد امتروا في المنبر مما عوده فسألوه عن ذلك فقال والله إنى لأعرف مما هو ولقد رأيته أول يوم وضع وأول يوم جلس عليه رسول الله صلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ أرسل رسول الله

[ باب اتخاذ المنبر (٢) ، حدثنا قتيبة بن سعيد نا يعقوب بن عبد الرحمن بن محمد بن عبد الله بن عبد القارى ] نسباً [ القرشى ] ولاه فإنه حليف لبني زهرة [ حدثى أبو حازم بن دينار أن رجالاً ] قال الحافظ لم أقف على أسمائهم [ أتوا سهل بن سعد الساعدى وقد امتروا ] قال الحافظ من المماراة وهي المجادلة ، و قال السكرمانى من الامتروا وهو الشك و يؤيد الأول قوله في رواية عبد العزيز ابن أبي حازم عن أبيه عند مسلم أن تماروا فإن معناه تجادلوا ، قال الراغب : الامترواء والماراة المجادلة ومنه . فلا تمار فيهم إلا مرأة ظاهراً ، و قال أيضاً : المريدة التردد في الشئ ومنه . فلا تكن في مريدة من لقائه [ في المنبر مما عوده ] أى من شجرة عوده [ فسألوا ] أى سهلاً [ عن ذلك فقال ] سهل [ والله إنى لأعرف مما هو ] و أى بالقسم تأكيداً [ و لقد رأيته ] أى المنبر [ أول يوم وضع ] أى في المسجد [ وأول يوم (٣) جلس عليه رسول الله صلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ ] ثم ذكر

(١) وفي نسخة : باب في . . (٢) دفع بما عسى أن يتوجه أنه من صنع الجبارية، وبالبسط في الكوكب (٣) وفي الخميس أن اتخاذه سنة ٨٥ و حكى العيني عن ابن سعد أنه كان في سنة ٧٥هـ ( سياق في البذل تحت باب الإمام يقطع الخطبة ) وجزم صاحب العرف الشذى بأن اتخاذه في السنة الثانية ، و قال عندي روایات كثيرة تبلغ خمس عشرة على وجوده في الثانية والرابعة إلى التاسعة إلخ، و تقامه في الواقع و الدهور لهذا العبد الفقير .

إلى فلانة امرأة قد سماها سهل أن مرى غلامك التجار  
أن يعمل لى أعواداً أجلس عليهم إذا كلمت الناس فأمرته  
فعملها من طرفة الغابة ثم جاء بها فـأرسلته<sup>(١)</sup> إلى رسول  
الله ﷺ فأمر بها فوضعت هاهنا فرأيت رسول الله ﷺ

قصة صنعه فقال [ أرسل رسول الله ﷺ ] رسالة [ إلى فلانة امرأة<sup>(٢)</sup> ] من  
الأنصار ، قال الحافظ : و في رواية أبي غسان عن أبي حازم امرأة من المهاجرين  
و هو وهم من أبي غسان لاطلاق أصحاب أبي حازم على قوتهم من الأنصار والامرأة  
لم يعرف اسمها<sup>(٣)</sup> [ قد سماها سهل ] يقول أبو حازم سماها سهل فسيته [ أن  
مرى غلامك التجار ] اختلف في اسم التجار على أقوال كثيرة<sup>(٤)</sup> و المرجح  
عندم أن اسمه ميمون<sup>(٥)</sup> [ أن ي عمل لى أعواداً ] جمع عود [ أجلس عليهم إذا  
كلمت الناس ] أي وقت الخطة [ فأمرته ] أي المرأة غلامه [ فعملها من طرفة  
و هي الأخرى [ الغابة ] موضع قريب من المدينة من عواليها من جهة الشام قبل  
على تسعه أميال من المدينة ، و قال ياقوت بينها و بين المدينة أربعة أميال ، و قال  
الزمخشري : الغابة بريد من المدينة من طريق الشام [ ثم جاء بها ] أي جاء الغلام  
بالمبر بتأويلاً للأعواد [ فأرسلته ] أي المبر [ إلى رسول الله ﷺ ] و يحتمل  
أن يرجع إلى الغلام و على هذا معناه أنها أرسلت غلامها إلى رسول الله ﷺ  
ليخبره بما صنعه وفراغه منه [ فأمر ] أي رسول الله ﷺ [ بها ] أي بالأعواد  
[ فوضعت هاهنا ] أي في محل الذي هو موضوع الآن [ فرأيت رسول الله ﷺ ]

(١) وفي نسخة : فأرسلت .

(٢) قال العيني قيل اسمها «علانة» و قيل عاشرة ثم بسط الكلام عليها و قال أيضاً  
 شيئاً منه (٣) و ذكر بعض أسمائها القسطلاني احتفالاً .

(٤) على سبعة أقوال : كذا في عمدة القارئ (٥) به جزم العيني .

صلى عليها وكبر عليها ثم ركع وهو عليها ثم نزل القهقري  
فسجد في أصل المنبر ثم عاد فلما فرغ أقبل على الناس  
فقال أيها الناس إنما صنعت هذا لتأتموا بي ولتعلموا صلاتي.  
حدثنا الحسن بن علي نا أبو عاصم عن ابن أبي رواد عن  
نافع عن ابن عمر أن النبي ﷺ لما بدن قال له تميم الداري ألا  
اخذ لك منيراً يا رسول الله يجمع أو يحمل عظامك قال

صلى عليها [ أى قام عليها مصلياً ] وكبر عليها [ للتحريم ] ثم ركع وهو [ أى رسول الله صلى الله عليه وسلم والواو للحال ] عليها [ أى على أعود المنبر ] ثم نزل [ عن المنبر ] [ القهقري ] أى راجعاً إلى ورائه للحافظة على استقبال القبلة [ فسجد في أصل المنبر ثم هاد ] أى صعد على المنبر للركعة الثانية [ فلما فرغ ] من الصلاة [ أقبل ] أى توجه [ على الناس فقال أيها الناس إنما صنعت هذا ] أى الصلاة على المنبر [ لتأتموا بي ] أى لتقتدوا بي [ و لتعلموا ] بكسر اللام وفتح التاء المثلثة من فوق وتشديد اللام و أصله لتعلموا خذلت إحدى التائين [ صلاته ] أى تحصلوا على العلم بصلاته .

[ حدثنا الحسن بن علي نا أبو عاصم ] الشحاق بن خلاد [ عن ابن أبي رواد ] عبد العزيز بن أبي رواد [ عن نافع عن ابن عمر أن النبي ﷺ لما بدن ] قال في المجمع في شرح قوله عليه السلام قد بدت ، قال أبو عبيد : روى بالتحريف وإنما هو بالتشديد أى كبرت و التخفيف من البدانة وهي كثرة اللحم ، و قال الطبي : روى بالتشديد و التخفيف مفتوحة و مضمومة و العلم اختاروا الأول إذ السمن لم يكن من وصفه عليه السلام فعن ثقل ضعف و قال القاضي بالضم و لا يذكر في حقه قالت عائشة فلما أنس و أخذ اللحم وروى بادن متباشك ثم وفي أكثر نسخنا بالتشديد [ قال له ] أى لرسول الله ﷺ [ تميم الداري (١) ألا اخذهلك منيراً يا قال المأذون لس فيه تصریح بأن المتخذ كان تهما ، كذا في عون المعمود .

(١) قال المأذون لس فيه تصریح بأن المتخذ كان تهما ، كذا في عون المعمود .

بلي فاتخذ له منبراً مرقاتين .

( باب موضع المنبر ) حدثنا مخلد بن خالد نا أبو عاصم

عن يزيد بن أبي عبيد عن سلمة<sup>(١)</sup> رضي الله عنه قال كان بين منبر رسول الله ﷺ وبين الحائط كقدر متر الشاة .

( باب الصلاة يوم الجمعة قبل الزوال ) حدثنا محمد بن

رسول الله يجمع أو يحمل ] كلمة أو لشك من الرواى [ عظامك ] أى اعتنك [ قال ]  
رسول الله ﷺ [ بلي فاتخذ له منبراً مرقاتين ] قال الحافظ : وإسناده جيد ، وقال  
العيلى : ثم أعلم أن المنبر لم ينزل على حاله ثلث درجات حتى زاده مروان في خلافة  
معاوية ست درجات من أسفله ، فان قلت : روى أبو داود عن ابن عمر أى النبي ﷺ لما  
بدن قال له تيم الدارى ، الحديث ، وفيه فاتخذ له منبراً مرقاتين أى درجتين فيه و بين  
ما ثبت في الصحيح أنه ثلث درجات منافاة ، قلت : الذى قال مرقاتين لم يعتبر (٢)  
الدرجة التي كان يجلس عليها ﷺ .

[ باب موضع المنبر ] أى في أى موضع من المسجد وضع منبر رسول الله  
ﷺ [ حدثنا مخلد بن خالد نا أبو عاصم عن يزيد بن أبي عبيد عن سلمة رضي الله عنه ] بن  
الأكوع [ قال كان بين منبر رسول الله ﷺ وبين الحائط ] الذى في جانب القبلة  
[ كقدر متر الشاة ] أى الفصل الذى بين الحائط والمنبر قدر فرجة تمر الشاة فيها ،  
قالت : وكان منبر رسول الله ﷺ عن يمين المحراب إذا استقبلت القبلة .

[ باب الصلاة يوم الجمعة (٣) قبل الزوال ] هل يجوز أم لا ؟

(١) وفي نسخة : سلمة بن الأكوع .

(٢) كما هو نص الروايات العديدة ، و البسط في الكوكب الدرى .

(٣) أبا حمأ أبو يوسف كما سأقى ، وبه قال الشافعى وأصحابه والأوزاعى ،  
كذا في النيل .

عيسى نا حسان بن إبراهيم عن ليث عن مجاهد عن أبي الخليل عن أبي قتادة عن النبي عليهما السلام أنه كره الصلاة نصف النهار إلا يوم الجمعة وقال إن جهنم تسجر إلا يوم الجمعة

[ حدثنا محمد بن عيسى نا حسان بن إبراهيم ] بن عبد الله الكرمانى أبو هشام العنزي بفتح نون بعدها زاي قاضى كرمان ، قال حرب الكرمانى : سمعت أحمد يوثق حسان بن إبراهيم بقوله : حدیث أهل الصدق ، و قال عثمان الدارى وغيره عن ابن معين : ليس به بأس ، و قال المفضل الغلابي عن ابن معين : ثقة ، و قال أبو زرعة : لا بأس به ، و قال النسائي : ليس بالقوى ، و قال العقيلي في حدیث وهم [ عن ليث ] بن أبي سليم [ عن مجاهد عن أبي الخليل ] صالح بن أبي مريم [ عن أبي قتادة عن النبي عليهما السلام أنه ] أى رسول الله عليهما السلام [ كره الصلاة نصف النهار إلا يوم الجمعة و قال : إن جهنم (١) تسجر ] أى تؤخذ [ إلا يوم الجمعة ] قال في النهاية : قال الخطابي قوله تسجر جهنم و بين قرنى الشيطان و أمثالها من الألفاظ الشرعية التي أكثرها ينفرد الشارع بمعانها ويجب علينا التصديق بها والوقوف عند الأقوال بصحتها والعمل بموجبها ، قال النووي في شرح الأحاديث التي في تعجيل الجمعة هذه الأحاديث ظاهرة في تعجيل الجمعة و تدقال مالك وأبي حنيفة والشافعى و جامعى العلما من الصحابة والتابعين ومن بعدهم لا تجوز الجمعة إلا بعد زوال الشمس ولم يختلف في هذا إلا أحمد بن حنبل وإسحاق بن روزاما قبل الزوال ، قال القاضى: وروى في هذا أشياء عن الصحابة لا يصح منها شئ إلا ما عليه الجمهور وحمل الجمهور هذه الأحاديث على المبالغة في تعجيلها و أنهم كانوا يؤخرن العدا" والقيولة في هذا اليوم إلى ما بعد صلاة الجمعة لأنهم نذبوا إلى التكبير إليها فلو اشتغلوا بشئ من ذلك قبلها خافوا فوتها أو فوت التكبير إليها .

(١) أنكر ابن العربي تسجير جهنم إلا يوم الجمعة و قال باطل .

و استدل المجوزون بجواز صلاة الجمعة قبل الزوال بأحاديث تدل على التبكيت بصلاتها و لا دليل فيها لهذا المدعى ، و قد عقد البخاري « باب وقت الجمعة إذا زالت الشمس » ، قال الحافظ في شرحه : جزم بهذه المسألة مع وقوع الخلاف فيها لضعف دليل الخالق عنده ثم قال : و أغرب ابن العربي فقل الاجماع على أنها لا تجب حتى تزول الشمس إلا ما نقل عن أحمد أنه إن صلاتها قبل الزوال أجزأاً ، انتهى ، وقد نقل ابن قادمة وغيره عن جماعة من السلف كأبي سيفي ، فأما الأمر عن عمر فروي أبونعم شيخ البخاري و ابن أبي شيبة من رواية عبد الله بن سيدان قال شهدت الجمعة مع أبي بكر فكانت صلاته و خطبه قبل نصف النهار و شهيتها مع عمر فكانت صلاته و خطبته إلى أن أقول قد اتصف النهار ، رجاله ثقات إلا عبد الله بن سيدان وهو بكسر المهملة بعدها تحفظ ساكنة فإنه تابعي كبير إلا أنه غير معروف العدالة ، قال ابن عدي : شبه المجهول ، و قال البخاري : لا يتابع على حديثه بل عارضه ما هو أقوى منه فروي ابن أبي شيبة من طريق سعيد بن سعيد بن غفلة أنه صلى مع أبي بكر و عمر حين زالت الشمس و إسناده قوي .

و أما ما يعارض ذلك من الصحابة فروي ابن أبي شيبة من طريق عبد الله بن سلية قال صلي بنا عبد الله يعني ابن مسعود الجمعة ضحى و قال خشيت عليكم الحر و عبد الله صدوق إلا أنه من تغير لما كبر ، قاله شعبة وغيره ، ومن طريق سعيد بن سعيد قال صلي بنا معاوية الجمعة ضحى و سعيد ذكره ابن عدي في الصفة و احتاج بعض المخالفة بقوله عليه السلام « إن هذا يوم جمله الله عيداً للسلفين قال فلما سماه عيداً جازت الصلاة فيه في وقت العيد كالغطر والاضحى ، و تعقب بأنه لا يلزم من تسمية يوم الجمعة عيداً أن يشتمل على جميع أحكام العيد بدليل « أن يوم العيد يحرم صومه مطلقاً سواء صام قبله أو بعده بخلاف يوم الجمعة باتفاقهم » ، انتهى .

قلت : و هذا الاختلاف الذي ذكرناه هو في فرض الجمعة ، و أما سننها

و النوافل فاختلاف (١) فيها أئمة الحنفية فذكرهم الامام أبو حنيفة و محمد و ذهب أبو يوسف إلى جوازها ، قال في الدر المختار : و كره تحريراً صلاة مطلقاً و لو قضاها أو واجباً أو نفلاً أو على جنازة و سجدة تلاوة و سهو مع شروق واستواء إلا يوم الجمعة على قول الثاني المصحح المعتمد ، كذلك في الأشباء ، و نقل الحلبى عن الحاوى أن عليه الفتوى ، قال الشامى قوله « إلا يوم الجمعة » لما روى الشافعى في مسنده نهى عن الصلاة نصف النهار حتى تزول الشمس إلا يوم الجمعة ، قال الحافظ ابن حجر في إسناده انقطاع ، و ذكره البهق له شواهد ضعيفة إذا ضممت قوى ، و قوله « المصحح المعتمد » اعرض بأن المتون و الشروح على خلافه ، قوله « و نقل الحلبى إلخ » ، لكن شراح المهدية انتصروا لقول الامام وأجابوا عن الحديث المذكور بأحاديث النبى عن الصلاة وقت الاستواء فانها محمرة وأجاب في الفتح بحمل المطلق على المقيد و ظاهره ترجيح قول أبي يوسف و اتفقه فى الحلبى كما في البحر ، لكن لم يعول عليه فى شرح الميبة والأمداد على أن هذا ليس من الموضع الذى يحمل فيها المطلق على المقيد كما يعلم من كتب الأصول ، وأيضاً فان حدث النبى صحيح رواه مسلم و غيره فيقدم لصحته ، و اتفاق الأئمة على العمل به و كونه حاضراً و لذا منع علمائنا عن سنة الوضوء و تحيىرة المسجد و ركعتي الطواف و نحو ذلك فان الحاضر مقدم على المبيح .

( تنبية ) علم مما قررناه المنع عندنا و إن لم أره بما ذكره الشافعية من إباحة الصلاة في الأوقات المكرروحة في حرم مكة استدلالاً بالحديث الصحيح، يا بني عبد مناف لا تمنعوا أحداً طاف بهذا البيت و صلى آية ساعة شام من ليل أو نهار، فهو مقيد عندنا بغير أوقات الكراهة لما عليه من منع علمائنا عن ركعتي الطواف فيها، ثم رأيت المسألة عندنا قال في الضياء ما نصه : وقد قال أصحابنا إن الصلاة في

(١) المعروف فيها خلاف الشافعى و أبي يوسف لكن المقصود عن الامام مالك إباحة النوافل عند الاستواء مطلقاً كما في الأورجر فكيف تخصيصها بالخلاف .

قال أبو داؤد : و هو مرسل ، مجاهد أكبر من أبي الخليل  
و أبو الخليل لم يسمع من أبي قتادة .

( باب في وقت الجمعة ) حدثنا الحسن بن علي نا زيد  
بن الحباب حدثي فليح بن سليمان حدثني عثمان بن عبد  
الرحمن التيمي سمعت أنس بن مالك يقول كان رسول الله  
صلوة الله عليه يصلى الجمعة<sup>(١)</sup> إذا مالت الشمس .

حدثنا أحمد بن يونس نا يعلى بن الحارث سمعت إياس

هذه الأوقات من نوع منها بركة وغيرها ، انتهى . و رأيت في البدائع أيضاً ما نصه :  
و ما ورد من النهي إلا بركة شاذ لا يقبل بمعارضة المشهور ، و كذا رواية  
استثناء يوم الجمعة غريب فلا يجوز تخصيص المشهور به [ قال أبو داؤد و هو ]  
أى الحديث [ مرسل ، مجاهد أكبر من أبي الخليل ] فهو من باب رواية الأكابر عن  
الأصحاب [ و أبو الخليل لم يسمع من أبي قتادة ] فعلى هذا الحديث مرسل ، قال  
القارى و قول ابن حجر : لكنه اعتضد بمجيئه من طريق أخرى موصولاً غير  
مقبول من غير بيان أنه من أى طريق موصول .

[ باب في وقت الجمعة<sup>(٢)</sup> ] أى وقت صلاة الجمعة بعد الزوال<sup>(٣)</sup> [ حدثنا  
الحسن بن علي نا زيد بن الحباب حدثي فليح بن سليمان حدثني عثمان بن عبد الرحمن  
التيمي سمعت أنس بن مالك يقول : كان رسول الله صلوة الله عليه يصلى الجمعة إذا مالت  
الشمس ] أى زالت ، قال المحافظ في الفتح : فيه إشعار بمواطنة صلوة الله عليه على صلاة  
الجمعة إذا زالت الشمس [ حدثنا ] أحمد بن يونس نا يعلى بن الحارث [ بن حرب ]

(١) وفي نسخة : يوم الجمعة .

(٢) بسطه العبي و قد تقدم فرياراً في الباب السابق .

(٣) عند الجمهور و قبله عند أحمد و إسحاق و غيرهما .

بن سلمة بن الأكوع يحدث عن أبيه قال كنا نصلى مع رسول الله ﷺ الجمعة ثم نصرف و ليس للحيطان فيئ . حدثنا محمد بن كثير أنا سفيان عن أبي حازم عن سهل بن سعد قال كنا نقيل و نتغدى بعد الجمعة .

أبو حرب المحارب السكري ثقة [ سمعت إياس بن سلمة بن الأكوع ي يحدث عن أبيه قال كنا نصلى مع رسول الله ﷺ الجمعة ثم نصرف ] أى عن المسجد [ وليس للحيطان فيئ ] والمراد من الحيطان الحيطان الغربية ، والمراد بنقق الفئي نقق الظل الذى نستظل به كما في رواية أخرى والمعنى أنه ﷺ كان يصلى الجمعة في أول وقت الظهر ، كتب مولانا محمد يحيى المرحوم من تقرير شيخه رضى الله عنه قوله فيئ ، وفي بعض الروايات فيئ تدق به ، والروايات تفسر بعضها بعضاً فالمقصود الكاف للظل والواقية ، لا مطلاقاً مع أنه لو أريد المطلق لم يصح للرواية معنى في نفسها إذ الظل لا يتنقق في وقت لا قبل الزوال ولا بعده ، فلو أثبتوا الصلاة قبلية تعتقد بها لكان للجدران ظل بمقدمة المغرب وإن لم يثبتوا إلا قبلية قليلة لكان لها فيئ أصل في جهة الشمال فكيف يصح نفيه مطلقاً فلا بد من العمل على ما قلت ، انتهى .

[ حدثنا محمد كثير أنا سفيان ] الثوري [ عن أبي حازم ] سلمة بن دينار [ عن سهل بن سعد قال كنا نقيل ] من القبلولة و هو النوم في الظهيرة على ما قاله العيني ، و قال في المجمع : المقيل و القبلولة الاستراحة نصف النهار و إن لم يكن معها نوم [ ونفردي ] الغداء طعام يؤكل أول النهار سبي به السحور لأنه للصائم بمنزلة المفتر [ بعد الجمعة ] قال في المجمع هما كثنايان عن التكبير أى لا يشغلون بهم سواه .

و هذا الحديث وأمثاله استدل بها من ذهب إلى جواز الجمعة قبل الزوال ووجه الاستدلال به أن الغداء و القبلولة محلهما قبل الزوال ولا يسمى غداء ولا

قليولة بعد الزوال ، وقد ثبت عن النبي ﷺ أنه كان يخطب خطبين ويجلس بينهما و يقرأ القرآن في الخطبة مثل سورة همزة و تبارك ، و يذكر الناس و يقرأ في صلاتها بسورة الجمعة و المناقبين ، ولو كانت خطبته و صلاته بعد الزوال لما انصرف منها إلا و قد صار للحيطان ظل يستظل به ، و قد خرج وقت الغداء و القائمة ، و الجواب عنه أن هذه الأحاديث واردة في تكبير الجمعة و التعجيل بها كما في رواية أنس بن مالك عند البخاري كثنا نكر بال الجمعة و تقبل بعد الجمعة ، قال الحافظ : ظاهره أنهم كانوا يصلون الجمعة باكراً النهار لكن طريق الجمع أولى من دعوى التعارض وقد تقرر فيها تقدم أن التكبير يطلق على فعل الشيء في أول وقته أو تقديميه على غيره وهو المراد هنا و المعنى أنهم كانوا يبدأون بالصلوة قبل القليولة بخلاف ما جرت به عادتهم في صلاة الظهر في الحر فأنهم كانوا يقلدون ثم يصلون لمشروعية الإبراد ، انتهى ، فهذه القليولة و الغداء لما كانا قائمين مقام القليولة و الغداء أطلق عليهما مجازاً

و قد أخرج أبو داود و النسائي عن العرياض بن سارية قال : دعاني رسول الله ﷺ إلى السحور فقال : هل إلى الغداء المبارك ، فأطلق رسول الله ﷺ الغداء على السحور فكما أن من استدل به على جواز أكل السحور بعد الفجر لا يقبل منه كذلك في هذه الأحاديث لا يقبل الاستدلال به على جواز صلاة الجمعة قبل الزوال ، قال الأمير البيهقي في السبيل : وليس فيه دليل على الصلاة قبل الزوال لأنهم في المدينة و مكة لا يقلدون ولا يتغدون إلا بعد صلاة الظهر كما قال تعالى : و حين تضعون نياكم من الظيرة ، نعم كان ﷺ يسارع بصلة الجمعة في أول وقت الزوال بخلاف الظاهر فقد كان يؤخره بعده حتى يجتمع الناس ، انتهى .

و أما قوله ﷺ يخطب خطبين ويجلس بينهما و يقرأ في القرآن ويصلى بسنتين من طوال المفصل فسلم ، لكن قوله لم وكانت للصلوة بعد الزوال لكان بعد الفراغ من الصلاة و الانصراف من المسجد للحدران فيئي يستظل به غير مسلم ، فان خطبته ﷺ و صلاته كانتاقصدأً معتدلاً فلا يزيد شغله في الخطبة و الصلاة على

( باب النداء <sup>(١)</sup> يوم الجمعة ) حدثنا محمد بن سلمة المرادي نا ابن وهب عن يونس عن ابن شهاب أخبرني السائب بن يزيد أن الأذان كان أوله حين يجلس الإمام على المنبر يوم الجمعة في عهد النبي ﷺ و أبي بكر و عمر فلما كان خلاقة عثمان و كثير الناس أمر عثمان يوم الجمعة بالأذان الثالث فأذن به على الزوراء فثبت الأمر على ذلك .

الساعة الواحدة العرفية ، و مع مضي الساعة الواحدة لا يمكن أن يكون لجدران المدينة في يتضليل به لقصر جدرانها إذ ذكـ.

[ باب النداء <sup>(٢)</sup> يوم الجمعة حدثنا محمد بن سلمة المرادي نا ابن وهب عن يونس عن ابن شهاب أخبرني السائب بن يزيد أن الأذان كان أوله [ أى كان الأذان الأول ] حين يجلس الإمام على المنبر [ أى للخطبة ] يوم الجمعة في عهد النبي ﷺ و أبي بكر و عمر [ أى لم يكن في زمان رسول الله ﷺ و أبي بكر و عمر قبل أذان الخطبة أذان [ فلما كان خلاقة عثمان و كثير الناس أمر عثمان يوم الجمعة ] يحتمل أن يكون ظرفاً لأمر أو يكون ظرفاً مستقرأً صفة للأذان الثالث [ بالأذان الثالث ] قال الحافظ في الفتح في روایة وكيع عن ابن أبي ذئب : فأمر عثمان بالأذان الأول و نحوه للشافعی من هذا الوجه ، و لا منفأة بينهما لأنه باعتبار كوه منزيداً يسمى ثانياً و باعتبار كونه جعل مقدماً على الأذان و الاقامة سمي أولاً و لفظ روایة عقبيل أن التأذين بالثاني أمر به عثمان و تسمیته ثانياً أيضاً متوجّه بالنظر إلى الأذان الحقيقي لا الاقامة [ فأذن به ] أى بالأذان [ على الزوراء ] قال أبو عبد الله

(١) وفي نسخة : باب في النداء .

(٢) وقال ابن العربي : أول سنة غيرت في الإسلام هو ذلك الأذان و بعض الجملة من أهل المغرب لما سمعوا الأذان الثالث جعلوا الجمعة ثلاثة مؤذنين و لم يفهموا أن الاقامة هي النداء الثالث .

حدثنا النفيلى نا محمد بن سلية عن محمد بن إسحاق عن  
الزهرى عن السائب بن يزيد قال كان يؤذن بين يدى رسول  
الله ﷺ إذا جلس على المنبر يوم الجمعة على باب المسجد  
وأبى بكر و عمر ثم ساق نحو حديث يونس .

البخارى في صحيحه الزوراء : موضع بالسوق بالمدينة و هو بفتح الزاي و سكون  
الواو بعدها راء مدودة [ ثبت الأمر على ذلك ] قال الحافظ : و الذى يظهر أن  
الناس أخذوا بفعل عثمان في جميع البلاد إذ ذاك لكونه خليفة مطاع الأمر ، و روى  
ابن أبي شيبة من طريق ابن عمر قال : الأذان الأول يوم الجمعة بدعة ، فيحتمل أن  
يكون قال ذلك على سبيل الإنكار ، و يحتمل أن يريد أنه لم يكن في زمان النبي ﷺ  
و كلما لم يكن في زمانه يسمى بدعة لكن منها ما يكون حسناً و منها ما يكون  
خلاف ذلك ، و أما ما أحدث الناس قبل وقت الجمعة من الدعاء إليها بالذكر  
والصلوة على النبي ﷺ فهو في بعض البلاد دون بعض واتباع السلف الصالح أولى .

[ حدثنا النفيلى نا محمد بن سلية ] الحرف [ عن محمد بن إسحاق عن الزهرى  
عن السائب بن يزيد قال ] السائب [ كان يؤذن ] بصيغة المجهول من التاذين [ بين  
يدى ] أى قدام [ رسول الله ﷺ إذا جلس على المنبر يوم الجمعة ] أى للخطبة  
[ على باب المسجد و أبى بكر و عمر ] و لا منافاة بين قوله بين يدى رسول الله  
ﷺ و بين على باب المسجد فان باب المسجد هذا كان في جهة الشمال فإذا جلس  
رسول الله ﷺ على المنبر للخطبة ، يكون هذا الباب قدامه ، فكونه بين يديه عام  
شامل لما كان في محاذاته أو شيئاً منحرفاً إلى اليمين أو الشمال أو يكون على الأرض  
أو الجدار ، و هذا الحديث استدل به على كراهة الأذان في المسجد ، و قالوا إن  
باب المسجد كان خارجاً منه فأذن عليه فتكره الأذان في الداخل ، و قد صرخ به  
صاحب العون نافلا عن شيخه صاحب غاية المقصود و تمسك به رئيس أهل البدعة

حدثنا هناد بن السري نا عبدة عن محمد يعني ابن إسحاق عن الزهرى عن السائب قال لم يكن لرسول الله ﷺ إلا مؤذن واحد (١) بلال ثم ذكر معناه .

في زماننا أَحْمَد رضا البريلوي وأذاع الفتن والشروع في هذه المسألة وكتب فيها الكتب والرسائل ، ولي فيها رسالة (٢) وجيزة كتبت فيها هذه المسألة وما يتعلّق بها وبحثت فيها من هذا الحديث والروايات الفقهية فارجع إليها [ ثم ساق ] محمد بن إسحاق ما بقي من الحديث [ نحو حديث يونس ] .

[ حدثنا هناد بن السري نا عبدة عن محمد يعني ابن إسحاق عن الزهرى عن السائب قال لم يكن لرسول الله ﷺ إلا مؤذن واحد بلال ] فلن قلت قد ثبت في الصحيح أن ابن أم مكتوم كان يؤذن له فلذلك قال فكلوا و اشربوا حتى تسمعوا تأذن ابن أم مكتوم ، وإن مؤذنه أيضاً سعد القرظ و أبو مخدورة و الحارث الصداني فكيف التوفيق بين الروايات ، قلت المراد أنه لم يكن لرسول الله ﷺ غير مؤذن واحد في الجمعة ولم ينقل أن غير بلال كان يؤذن الجمعة ، و أما سعد القرظ فجعله مؤذناً لقباً ، و أما أبو مخدورة فكان مؤذناً بمكة ، و أما الحارث فأنه تعلم الأذان حتى يؤذن لقومه ، قاله العيني و قال الحافظ قال الاستماعي أهل قوله مؤذن واحد يوحي به التأذن فغير عنه بلفظ المؤذن بدلاته عليه ، انتهى .

و ما أدرى ما الحال له على هذا التأويل فأن المؤذن الراتب هو بلال ، و أما أبو مخدورة و سعد القرظ فكان كل منهما بالمسجد الذي رتب فيه و أما ابن أم مكتوم فلم يرده أنه يؤذن إلا في الصبح ويمكن أن يكون المراد بقوله مؤذن واحد أي في الجمعة فلا ترد الصبح مثلاً ، انتهى . [ ثم ذكر ] أي عبدة [ معناه ] أي معنى حديث محمد بن سلطة المتقدم .

(١) وفي نسخة : مؤذناً واحداً .

(٢) تسمى تشبيط الأذان توجد عند تجارت هذه الzoasi .

حدثنا محمد بن يحيى بن فارس نا يعقوب بن إبراهيم بن سعد نا أبي عن صالح عن ابن شهاب أن السائب بن يزيد ابن أخت نمر أخبره قال ولم يكن رسول الله ﷺ غير مؤذن واحد و ساق هذا الحديث و ليس بهاته .

( باب الامام يكلم الرجل في خطبته ) حدثنا يعقوب بن كعب الأنصاري نا مخلد بن يزيد نا ابن جريح عن عطاء عن جابر قال لما استوى رسول الله ﷺ يوم الجمعة ( ١ ) قال ( ٢ ) اجلسوا فسمع ذلك ابن مسعود فجلس على باب

[ حدثنا محمد بن يحيى بن فارس نا يعقوب بن إبراهيم بن سعد نا أبي عن صالح [ بن كيسان [ عن ابن شهاب أن السائب بن يزيد ابن أخت نمر ] صفة ثان للسائل فإنه يعرف بابن أخت النمر ، و النمر خال أبيه و هو نمر بن جبل ، و وهم من قال إنه نمر بن قاسط ، قاله المخاطب في الاصابة [ أخبره قال [ السائب [ ولم يكن رسول الله ﷺ غير مؤذن واحد ] وهو بلاط [ و ساق ] أي صالح [ هذا الحديث و ليس بهاته ] أي ليس حديث صالح تماماً كتمام حديث أصحاب الزهرى مثل يونس و محمد بن إسحاق فإنه روى هذا الحديث عن الزهرى ستة من أصحابه غير صالح بن كيسان .

[ باب الامام ( ٣ ) يكلم الرجل في خطبته ] هل يجوز ذلك [ حدثنا يعقوب بن كعب الأنصاري نا مخلد بن يزيد ] القرشى المحرانى صدوق ، له أوهام [ نا ابن جريح عن عطاء عن جابر قال لما استوى ] أي استقر [ رسول الله ﷺ ] على المنبر [ يوم الجمعة ] و رأى بعض الناس قياماً [ قال اجلسوا فسمع ذلك ] أي أمر

( ١ ) وفي نسخة : على المنبر . ( ٢ ) وفي نسخة : فقال .

( ٣ ) ولا يسلم الخطيب عندنا ، و مالك بخلاف الشافعى و أحمد إذ قالا بسننته روایات فيه بسطها العرق .

المسجد فرأه رسول الله ﷺ فقال : تعال يا عبد الله بن مسعود ، قال أبو داؤد : هذا يعرف مرسل (١) إنما رواه الناس عن عطاء عن النبي ﷺ ، و مخلد هو شيخ . ( باب الجلوس إذا صعد المنبر ) حدثنا محمد بن سليمان

النبي ﷺ بالجلوس [ ابن مسعود ] و كان على باب المسجد [ مجلس ] هناك [ على باب المسجد فرأه ] أى ابن مسعود [ رسول الله ﷺ قال ] ﷺ [ تعال ] أى تقدم [ يا عبد الله بن مسعود ] و لعله دعاه ﷺ لأنك كان من فقهاء الصحابة رضي الله عنهم ، وقد قال : ليبني منكم ألو الأحلام و النهي . و لا يلزم منه تخطي الرقاب فإنه لم يرد أن الصنوف وصلت إلى الباب حتى يلزم التخطي و أن ابن مسعود كان على الباب يريد أن يتقدم فلما سمع أمره للجلوس جلس في فوره امثلاً لأمره الشريف ، قال القارئ قال الطبي (٢) : فيه دليل على جواز التكلم على المنبر ، و عندنا كلام الخطيب في أثناء الخطبة مكررٌ ، إذا لم يكن أمراً بالمعروف ، وقال ابن حجر : الظاهر أنه رأى أحداً من الحاضرين قام ليصلِّي فأمره بالجلوس لحرمة الصلاة على المجالس بجلس الإمام على المنبر إجماعاً . [ قال أبو داؤد هذا ] الحديث [ يعرف مرسل ] أى أنه مرسل و الدليل على إرساله [ إنما رواه الناس عن عطاء عن النبي ﷺ ] مرسلًا ، و خالقه مخلد بن يزيد فرواه موصولاً [ و مخلد هو شيخ ] و هذا إشارة إلى توثيقه في الدرجة الأدنى . [ باب الجلوس ] أى جلوس الإمام على المنبر [ إذا صعد المنبر ] حدثنا

(١) وفي نسخة : مرسلًا .

(٢) و قال الشعراوي : أباح كلام الخطيب الإمام مالك إذا كان لصلة العادة خلافاً للثلاثة ، و ينبغي أن يستدل بذلك على منع الخطبة بالهندية كما تصدى لذلك أهل ديارنا و بحث ذاك في فتاوى مولانا عبد الحفيظ .

الأبخارى نا عبد الوهاب يعني ابن عطاء عن العمرى عن  
نافع عن ابن عمر قال : كان النبي ﷺ يخطب خطبتين كان  
يجلس إذا صعد المنبر حتى يفرغ ، أراه المؤذن ثم يقوم  
فيخطب ثم يجلس فلا يتكلم ثم يقوم فيخطب .  
( باب الخطبة قائمًا ) حدثنا النفيلى <sup>(١)</sup> عبد الله بن محمد نا

محمد بن سليمان الأبخارى نا عبد الوهاب يعني ابن عطاء عن العمرى [ هو عبد الله  
بن عمر بن حفص بن عاصم بن عمر بن الخطاب العدوى المدفى ] عن نافع عن ابن  
عمر قال : كان النبي ﷺ يخطب [ للجمعة ] [ خطبتين كان ] أى رسول الله ﷺ  
[ يجلس <sup>(٢)</sup> على المنبر ] إذا صعد المنبر حتى يفرغ أراه المؤذن من أذانه وزاد  
لفظ أراه لانه لم يقل أستاذه لفظ المؤذن ، فيقول الرواوى أظن أنه أراد بفاعل يفرغ  
المؤذن [ ثم ] أى بعد ما يفرغ المؤذن من الأذان [ يقوم ] أى رسول الله ﷺ  
[ فيخطب ] أى الخطبة الاولى [ ثم يجلس ] أى جلسة خفيفة [ فلا يتكلم ] أى  
في تلك الجلسة [ ثم يقوم فيخطب ] أى الخطبة الثانية .

[ باب الخطبة <sup>(٣)</sup> ] أى خطبة الجمعة يخطب [ قائمًا ، حدثنا النفيلى ] هـ

(١) وفي نسخة : عبد الله بن محمد النفيلى .

(٢) سنة عند الأربعه ولا يصح نقل التوسي و غيره عنا كا أبطله العبي . وكذا  
عن مالك كا يظهر من الباقي .

(٣) ولم يوب المصنف لحكم الخطبة ، لعله لظهوره فانهما واجب عند الأربعه .  
خلافاً لمنكري التقليد ، نعم ، اختلفوا هل هي بدل من الركعتين ؟ قال مالك : نعم  
صرح به في المدونة . انتهى ، و مختلف عند الشافعية كذا في الفتح ، وقال الشامي  
لا . و عند الخاتمة بدل من الركعتين لا من الظاهر كذا في نيل المآرب ، والروض  
الرابع ، و ظاهر ما سأق عن البدائع نعم ، و إله ما ابن العربي

**زهير عن سماك عن جابر بن سمرة أن رسول الله ﷺ كان يخطب قائمًا ثم يجلس ثم يقوم فـي خطب قائمًا ، فـن حـدـثـك**

[ عبد الله بن محمد نـا زهـير عن سـماـك عن جـابرـنـ سـمـرـةـ أـنـ رـسـوـلـ اللهـ ﷺـ كـانـ بـخـطـبـ ] يوم الجمعة [ قـائـمـاـ ] عـلـىـ الـأـرـضـ قـبـلـ بـنـاءـ الـمـبـرـ ، فـلـمـ بـنـيـ الـمـبـرـ بـخـطـبـ قـائـمـاـ عليهـ وـعـلـيـهـ الـعـمـلـ فـيـ جـمـيعـ أـمـصـارـ الـمـسـلـيـنـ ، قـالـ الشـوـكـافـ : وـاـخـلـفـ فـيـ وـجـوبـ ذـهـبـ الـجـمـورـ إـلـىـ الـوـجـوبـ ( ١ ) وـ نـقـلـ عـنـ أـبـيـ حـنـيفـةـ ( ٢ ) أـنـ الـقـيـامـ سـنـةـ وـ لـيـسـ بـوـاجـبـ ، وـ اـسـتـدـلـ الـجـمـورـ عـلـىـ الـوـجـوبـ بـحـدـيـثـ الـبـابـ وـ بـغـيـرـهـ مـنـ الـأـحـادـيـثـ الصـحـيـحةـ ، وـ أـخـرـجـ ابنـ أـبـيـ شـيـةـ عـنـ طـاؤـسـ قـالـ : خـطـبـ رـسـوـلـ اللهـ ﷺـ قـائـمـاـ وـ أـبـوـ بـكـرـ وـ عـمـانـ رـضـيـ اللـهـ عـنـهـمـ وـ أـوـلـ مـنـ جـلـسـ عـلـىـ الـمـبـرـ مـعـاوـيـةـ ، وـ روـيـ أـبـيـ شـيـةـ أـيـضاـ عـنـ الشـعـبـيـ أـنـ مـعـاوـيـةـ إـنـاـ خـطـبـ قـاعـدـاـ لـاـ كـثـرـ شـمـ بـطـهـ وـ لـهـ ، وـ لـاـ شـكـ أـنـ التـابـتـ عـنـهـ ﷺـ وـ عـنـ الـخـلـفـاءـ الرـاشـدـينـ هـوـ الـقـيـامـ حـالـ الـخـطـبـ ، وـ لـكـنـ الـفـعـلـ بـعـدـهـ لـاـ يـقـيـدـ الـوـجـوبـ كـمـ عـرـفـتـ غـيـرـ مـرـةـ ، اـتـهـيـ .

قلـتـ : قـالـ فـيـ الـبـدـائـعـ : وـمـنـهـ أـنـ يـخـطـبـ قـائـمـاـ فـالـقـيـامـ سـنـةـ . وـلـيـسـ بـشـرـطـ حـقـيـقـةـ بـخـطـبـ قـاعـدـاـ يـجـوزـ عـنـدـنـاـ اـظـاهـرـ النـصـ ، وـ كـذـاـ روـيـ عـنـ عـمـانـ رـضـيـ اللـهـ عـنـهـ أـنـهـ كـانـ يـخـطـبـ قـاعـدـاـ حـينـ كـبـرـ وـ أـسـنـ . وـ لـمـ يـسـكـرـ عـلـيـهـ أـحـدـ مـنـ الصـحـابـةـ إـلـاـ أـهـمـ سـنـونـ فـيـ حـالـ الـاخـتـيـارـ لـأـنـ النـبـيـ ﷺـ كـانـ يـخـطـبـ قـائـمـاـ [ ثـمـ يـجـلـسـ ] بـعـدـ الـخـطـبـ الـأـوـلـ عـلـىـ الـمـبـرـ جـلـسـةـ خـفـيـفـةـ [ ثـمـ يـقـومـ ] عـلـىـ الـمـبـرـ [ فـيـ خـطـبـ قـائـمـاـ ] قـالـ الشـوـكـافـ : وـاـخـلـفـ فـيـ الـجـلوـسـ بـيـنـ الـخـطـبـيـنـ ذـهـبـ الشـافـعـيـ وـ الـأـمـامـ يـحـيـيـ إـلـىـ وـجـوبـهـ ، وـ ذـهـبـ الـجـمـورـ إـلـىـ أـنـهـ غـيـرـ وـاجـبـ اـسـتـدـلـ مـنـ أـوـجـبـ ذـلـكـ بـفـعـلـهـ ﷺـ وـ قـوـلـهـ : صـلـواـ كـمـ

( ١ ) وـ هوـ مـخـتـارـ صـاحـبـ الـعـارـضـةـ .

( ٢ ) وـ أـحـدـ كـمـ فـيـ الـمـيـزـانـ وـ هوـ مـخـتـارـ مـتـوـنـهـ كـمـ فـيـ الـأـوـجـزـ وـ هـاـ قـوـلـانـ لـلـالـكـيـنةـ كـذـاـ قـالـ الدـرـدـيرـ . اـتـهـيـ .

## أنه كان يخطب جالساً فقد كذب فقال : فقد والله صلیت

رأيتموني أصل ، وقد فدمنا الجواب عن مثل هذا الاستدلال وأنه غير صالح لاثبات الوجوب ، وقد اختلف في وجوب الخطيبين (١) فذهب إلى وجوبهما العترة والشافعى وحکى العراق في شرح الترمذى عن مالك و أبي حنيفة و الأوزاعى و إسحاق بن رامويه و أبي نور و ابن المنذر و أحمد بن حنبل في رواية أن الواجب خطبة واحدة قال : و إليه ذهب جمهور العلماء ، ولم يستدل من قال بالوجوب إلا بمجرد الفعل مع قوله : صلوا كما رأيتموني الحديث ، وقد عرفت أن ذلك لا ينهض لاثبات الوجوب ، انتهى .

قلت : استدل (٢) الحنفية على وجوب الخطبة وكونها شرطاً بوجوه : الأولى قوله تعالى : « فاسعوا إلى ذكر الله ، والخطبة ذكر الله ، فتدخل في الأمر بالمعنى لما من حيث أنه ذكر الله ، أو المراد بالذكر الخطبة ، وقد أمر بالمعنى إلى الخطبة فدل على وجوبها وكونها شرطاً لانعقاد الجمعة ، والثانية ما روی عن عمر وعائشة رضى الله تعالى عنها أنها قالت : إنما قصرت الصلاة لأجل الخطبة ، أخبرنا أن شطر الصلاة سقط لأجل الخطبة و شطر الصلاة كان فرضاً فلا يسقط إلا لتحصيل ما هو فرض ، والثالث أن ترك الظاهر بالجمعة عرف بالنص ، والنص ورد بهذه الهيئة وهي وجوب الخطبة كذا في البدائع [ فن حدثك أنه ] أى رسول الله ﷺ [ كان

(١) و أحد في المشهور كذا في حاشية نيل المأرب ، و المغنى .

(٢) يشكل على هذا الاستدلال أن مقتضى الاختلاف السابق الاستدلال على وجوب وحدة الخطبة و كلام البدائع حجة لا يحاب مطلقاً لا وحدتها ، قال الشعراوى في الميزان : قال الشافعى ومالك في أرجح قوله إن للخطبة خمسة أركان ، التحميد ، والصلوة والوعظ و القرآن و الدعاء ، وقال الصاحبان الكلام الطويل ، و قال الإمام بالذكر مطلقاً كذا في المهدية و هو رواية مالك و أحد مع الأولين كذا في حاشية نيل المأرب ، و زيادة قوله تعالى : « إن الله يأمر بالعدل والاحسان ، الآية ، في آخر الخطبة من عمر بن عبد العزى ، قاله القارى .

معه أكثر من ألفي صلاة.

حدثنا إبراهيم بن موسى و عثمان بن أبي شيبة المعنى عن  
أبي الأحوص نا سماك عن جابر بن سمرة قال : كان لرسول  
الله ﷺ خطيبان (١) يجلسون بينهما يقرأ القرآن ويذكر الناس .

حدثنا أبو كامل نا أبو عوانة عن سماك بن حرب عن جابر  
بن سمرة قال : رأيت النبي يخطب قائمًا ، ثم يقعد قعدة

ي خطب جالساً ، فقد كذب فتى : [ أى جابر بن سمرة ] فقد والله صلیت معه [ أى مع رسول الله ﷺ ] أكثر من أفى صلاة ] قال الشوكاني : قال النووي المراد الصلوات الخمس لا الجمعة ، انتهى ، ولابد من هذا لأن الجمع التي صلاتها ﷺ من عند افتراض صلاة الجمعة إلى عند موته لا تبلغ ذلك المقدار ولا نصفه .

[ حدثنا إبراهيم بن موسى ] أبو إسحاق الفراء الرازي يلقب بالصغير [ وعثمان بن أبي شيبة المعنى ] أى معنى حديثهما واحد [ عن أبي الأحوص ] سلام بن سليم [ نا سماك ] بن حرب [ عن جابر بن سمرة قال : كان رسول الله ﷺ خطيباً يوم الجمعة [ يجلس بينهما ] و [ يقرأ القرآن ] أى في الخطبة [ و يذكر الناس ] أى يعظم فقراءة القرآن في الخطبة عندنا سنة ، و عند الشافعى شرط ، وال الصحيح مذهبنا لأن الله تعالى أمر بالذكر مطلقاً عن قيد القعدة و القراءة ، فلا يجعل شرطاً لخبر الواحد لأنه يصير ناصحاً لحكم الكتاب وأنه لا يصلح ناصحاً له ، ولكن يصلح مكملاً له ، فقلنا : إن قدر ما ثبت بالكتاب يكون فرضاً وما ثبت بخبر الواحد يكون سنة عملاً بهما بقدر الامكان . كذا في البدائع .

[ حديث أبو كامل ] فضيل بن حسین [ نا أبو عوانة ] الوضاح البشکری  
[ عن سماک بن حرب عن جابر بن سمرة قال: رأیت النبي ﷺ يخطب قاماً ثم يقعد

(١) و في نسخة : كان مجلس .

## لا يتكلم و ساق الحديث .

(باب الرجل يخطب على قوس) حدثنا سعيد بن منصور  
نا شهاب بن خراش حدثنا شعيب بن رزيق الطائفي قال :  
جلست إلى رجل له حجية من رسول الله ﷺ يقال له  
**الحكم بن حزن الكلفي** فأناً يحذثنا قال : وفدت إلى

قعدة [ خفيفة ] لا يتكلم [ في القعدة [ وساق ] أبو عوانة [ الحديث ] وتد أخرج  
الإمام أحمد في مسنده هذا الحديث تماماً من طريق عفان ثنا أبو عوانة ثنا سماك بن  
حرب عن جابر بن سمرة قال :رأيت رسول الله ﷺ يخطب قافعاً ثم يقعد قعدة  
لا يتكلم ثم يقوم فيخطب خطبة أخرى على منبره فن حديثك أنه يواه يخطب قاعداً  
فلا تصدقه .

[ باب الرجل يخطب ] مكتناً [ على قوس ، حدثنا سعيد بن منصور ثنا شهاب  
بن خراش ] بكسر المعجمة ثم راء مهملة ، قال الشوكاني : الحديث في إسناده شهاب  
بن خراش أبو الصلت ، وقد اختلف فيه فقال ابن المبارك : ثقة ، وقال أحمد وبيحيى  
بن معين و أبو حاتم : لا بأس به ، وقال ابن حبان : كان رجلاً صالحاً ، وكان  
من يخطئ كثيراً حتى خرج عن الاعتزاد به قال الحافظ : والأكثر وثقه ، انتهى .

[ حدثنا شعيب بن دزيق ] بتقديم الراء على الزاي مصغراً [ الطائفي ] الثقفي  
قال ابن معين : ليس به بأس ، قال أبو حاتم : صالح ، وذكره ابن حبان في الثقات  
[ قال ] شعيب [ جلست إلى رجل له حجية من رسول الله ﷺ يقال له الحكم  
بن (.) حزن الكلفي ] قال في الأنساب : بضم الكاف وفتح اللام وفي آخرها الفاء  
هذه النسبة إلى كلفة بطن من نعم قاله البخاري منهم الحكم بن حزن الكلفي ، انتهى .  
(١) قال السيوطي : ليس له إلا هذا الحديث كذا في حاشية أبي داود ، و حاشية  
التذهيب .

رسول (١) الله مَبْلَغُه سابع سبعة أو تاسع تسعه فدخلنا عليه  
فقلنا يا رسول الله زرناك فادع الله لنا بخير ، فأمر بنا  
أو أمر لنا بشئ من التبر والشأن إذ ذاك دون فأقنا بها  
أياماً شهدنا فيها الجمعة مع رسول الله مَبْلَغُه فقام متوكلاً  
على عصا أو قوس خمد الله و أتى عليه كلمات خفيقات

و قال الحافظ في الاصابة و يقال من بي كلفة بن عوف بن نصر بن معاوية بن بكر  
بن هوازن وهو قول خليفة في آخرين قال مسلم : لم يرو عنه إلا شبيب [ فأنا ]  
أى فشرع [ يحدثنا قال ] الحكم [ وفت ] أى ذهبت وافداً [ إلى رسول الله  
مَبْلَغُه سابع سبعة ] أى في سبعة أنا سابعهم [ أو ] للشك من الرواوى [ تاسع تسعه  
دخلنا عليه فقلنا : يا رسول الله زرناك ] أى أتبناك زائرين و لزائر حق [ فادع  
الله لنا بخير فأمر بنا أو أمر لنا ] أو للشك من الرواوى و المأمور بعض الخدامين  
من الصحابة [ بشئ ] أى بقليل [ من التبر و الشأن ] أى و الحال [ إذ ذاك ]  
أى في ذاك الزمان [ دون ] أى ضعيفة و هذا اعتذار من قلة التبر [ فأقنا بها ]  
أى بالمدينة [ أيام شهدنا ] أى حضرنا [ فيها ] أى المدينة [ الجمعة ] أى صلاتها  
[ مع رسول الله مَبْلَغُه فقام متوكلاً (٢) ] قال في الجمع : التوكؤ على العصاء هو  
التعامل عليها ، وقال في القاموس : توکاً عليه تحمل واعتمد [ على عصا أو قوس ]  
أو للشك من الرواوى .

و قال علماء الحنفية : و إذا قام يكون السيف يساره متوكلاً عليه في كل بلدة  
فتحت عنوة ليرونهم إنها فتحت بالسيف فإذا رجم عن الاسلام فذاك باق بأيدي  
المسلمين يقاتلونكم به حتى ترجعوا إلى الاسلام و ينخطب بدونه أى السيف في كل بلدة

(١) وفي نسخة : النبي .

(٢) ذكر في النهل اختلافهم في أى اليدين يأخذ القوس وما يفعل باليسرى .

طيبات مباركات، ثم قال : أَيُّهَا النَّاسُ إِنَّكُمْ لَنْ تَطْبِقُوا أَوْ  
لَنْ تَفْعُلُوا كُلَّ مَا أَمْرَتُمْ بِهِ وَلَكِنْ سَدَدُوا وَأَبْشَرُوا سَمِعُتْ  
أَبَا دَاؤِدَ قَالَ : ثَبَّتِي فِي شَيْءٍ مِّنْهُ بَعْضُ أَصْحَابِي (١) .

تحت صلحًا ومدينة الرسول ﷺ فتحت بالقرآن في خطب فيها بلا سيف وملكة فتحت  
بالسيف كذا في مراقي الفلاح ، و قال الطھطاوى عليه و فيه إشارة إلى أنه يكره  
الاتكاء على غيره كعصا و قوس ، خلاصة ، لأنھ خلاف السنة ، عبیط ، وناقش فيه  
ابن أمیر الحاج بأنه ثبت أنه ﷺ كان خطيباً بالمدينة متکئاً على عصا أو قوس كما في  
أبي داؤد ، و كذا رواه البراء بن عازب عنه ﷺ و صححه ابن السکن ، اتسى .

[ فحمد الله وأثني عليه بكلمات خفيقات طيبات مباركات ] كلها ، [ إما منصوبات  
بعز الخانض أى حمد الله وأثني عليه بكلمات أو خطب بكلمات ، و يحتمل أن  
تكون مرفوعة خبر لمبدأ مذوف و هو الخطبة ] ثم قال : أَيُّهَا النَّاسُ إِنَّكُمْ لَنْ  
تَطْبِقُوا أَوْ لَنْ تَفْعُلُوا ] أو للشك من الرواى [ كُلَّ مَا أَمْرَتُمْ بِهِ ] أى ليس لكم  
طاقة أن تؤدوا جميع ما أمرتم به [ وَلَكِنْ سَدَدُوا ] أى اطلبو بأعمالكم السداد  
و الاستقامة و هو القصد في الأمر و العدل فيه [ وَأَبْشَرُوا ] من البشر ، و في  
نسخة : و بشروا من التبشير أى وأبشروا بالثواب على العمل و إن قل [ سمعت  
أبا داؤد ] و في نسخة : قال أبو علي و هو المؤذن تلميذ أبي داؤد [ قال ] أى  
أبو داؤد [ ثبّتني في شيء ] أى كلمات [ منه ] أى من هذا الحديث [ بعض  
أصحابي ] أى الذين كانوا معى في مجلس التحدید [ وقد كان انقطع من القرطاس ]  
حاصله أن أبا داؤد لم يسمع بعض كلمات الحديث من لفظ شيخه سماعاً حسناً ،  
و لهذا لم يكتبه في القرطاس فثبته بعض أصحابه فكتبه بقولهم .

(١) و في نسخة : أصحابنا . و باضافة : و قد كان انقطع من القرطاس .

حدثنا محمد بن بشار نا أبو عاصم نا عمران <sup>(١)</sup> عن قتادة عن عبد ربه عن أبي عياض عن ابن مسعود <sup>(٢)</sup> أن رسول الله <sup>ﷺ</sup> كان إذا تشهد قال : الحمد لله نستعينه و نستغفره و نعوذ بالله من شرور أنفسنا من يهدى الله فلا مضل له و من يضل فلا هادى له ، و أشهد أن لا إله إلا الله وأشهد أن محمداً عبده و رسوله أرسله بالحق بشيراً و نذيراً بين يدي الساعة من يطع الله و رسوله فقد رشد ، ومن

[ حدثنا محمد بن بشار نا أبو عاصم نا عمران ] القطان كا في نسخة [ عن قتادة عن عبد ربه ] بن أبي يزيد ، ويقال ابن يزيد و يقال عبد رب ، روى عن أبي عياض و عنه قتادة روى له أبو داود حديثاً في الخطبة والنافع آخر في الصائم بصريح جنباً .

قلت : قال علي بن المديني : عبد ربه الذي روى عنه قتادة مجھول لم يرو عنه غير قتادة ، وقال البخاري في تاريخه : نسمه همام ، وقال علي : عرفه ابن عبيته قال كان يبيع الثياب ، انتهى ، قاله الحافظ [ عن أبي عياض ] المدق عن ابن مسعود و عبد الرحمن بن الحارث بن هشام روى قتادة عن عبد ربه عنه قال مسلم في الكتب أبو عياض عمرو بن الأسود سمع معاوية و عنه خالد بن معدان ، و قبل اسمه قيس بن ثعلبة [ عن ابن مسعود أن رسول الله <sup>ﷺ</sup> كان إذا تشهد ] أى خطب [ قال الحمد لله نحمده و نستعينه و نستغفره و نعوذ بالله من شرور أنفسنا ، من يهدى الله فلا مضل له و من يضل فلا هادى له ، و أشهد أن لا إله إلا الله وأشهد أن محمداً عبده و رسوله ، أرسله بالحق بشيراً و نذيراً بين يدي الساعة ، من يطع الله و رسوله فقد رشد و من يعصيهما ] قال الشوكاني : فيه جواز التشريك بين ضمير الله تعالى

(١) و في نسخة : القطان (٢) و في نسخة : قال (٣) و في نسخة : النبي .

يعصهم فانه لا يضر إلا نفسه ولا يضر الله شيئاً .

حدثنا محمد بن سلطة المرادي أنا ابن وهب عن يونس أنه

و رسوله ، و بؤيد ذلك ما ثبت في الصحيح عنه ﷺ بلفظ أن يكون الله تعالى أحب إليه مما سواها وما ثبت أيضاً أنه ﷺ أمر منادياً ينادي يوم خير أن الله و رسوله ينهيانكم عن لحوم الحمر الأهلية ، و أما ما في صحيح مسلم و سنن أبي داود والنسانى من حديث عدى بن حاتم أن خطيباً خطب عند النبي ﷺ فقال : من يطع الله تعالى و رسوله فقد رشد و من يعصهما فقد غوى ، فقال له رسول الله ﷺ بتس الخطيب أنت قل : و من يعص الله تعالى و رسوله فقد غوى ، فحمل على ما قال التوبيخ من أن سبب الانكار عليه أن الخطبة شأنها البسط و الاصلاح ، و اجتناب الاشارات والرموز ، قال و لهذا ثبت أن رسول الله ﷺ كان إذا تكلم بكلمة أعادها ثلاثة لفهمه عنه قال وإنما قى الضمير في مثل قوله أن يكون الله و رسوله أحب إليه مما سواها لأنه ليس خطبة وعظ وإنما هو تعليم حكم فكلما قل لفظه كان أقرب إلى حفظه بخلاف خطبة الوعظ فانه ليس المراد حفظها ، و إنما يراد الاتباع بها ، و لكنه يرد عليه أنه قد وقع الجماع بين الضميرين منه ﷺ في حديث الباب و هو وارد في الخطبة لا في تعليم الأحكام .

و قال القاضي عياض و جماعة من العلماء إن النبي ﷺ إنما أنكر على الخطيب تshireek في الضمير المقتضى للتسوية ، و أمره بالعدف تقدعاً لله تعالى بتقديم اسمه كما قال ﷺ في الحديث الآخر : لا يقول أحدكم ما شاء الله وشاء فلان ، ولكن يقل ما شاء الله ثم ما شاء فلان ، و يرد على هذا ما قدمنا من جمعه ﷺ بين ضمير الله و ضميره ، ويمكن أن يقال إن النبي ﷺ إنما أنكر على ذلك الخطيب التshireek لأنه فهم منه اعتقاد التسوية على خلاف معتقده ، و أمره بتقديم اسم الله تعالى على اسم رسوله لعلم بذلك فساد ما اعتقده [فانه لا يضر إلا نفسه ولا يضر الله شيئاً] .

[ حدثنا محمد بن سلطة المرادي أنا ابن وهب ] عبد الله [ عن يونس أنه سل

سأل ابن شهاب عن شهاد رسول الله ﷺ يوم الجمعة فذكر نحوه وقال : ومن يعصها فقد غوى ، وسائل الله ربنا أن يجعلنا من يطاعه ويطيع رسوله و يتبع رضوانه و يجترب سخطه فاما نحن به و له .

حدثنا مسدد نا يحيى عن سفيان بن سعيد حدثني عبد العزيز بن رفيع عن تميم الطائى عن عدى بن حاتم أن خطيبا خطب عند النبي ﷺ فقال : من يطع الله و رسوله ومن يعصها قال : قم أو اذهب بئس الخطيب أنت .

ابن شهاب [ الزهرى ] عن شهد [ أي خطبة ] رسول الله ﷺ يوم الجمعة فذكر [ أى ابن شهاب [ نحوه ] أى نحو الحديث المقدم [ وقال ] وهذا يان الاختلاف في هذا الحديث ، وفي الحديث المقدم و لفظ هذا الحديث [ و من يعصها فقد غوى ] ثم زاد [ وسائل الله ربنا أن يجعلنا من يطاعه ويطيع رسوله ، و يتبع رضوانه و يجترب سخطه فاما نحن به و له ] قلت : وهذا الحديث مرسل .

[ حدثنا مسدد نا يحيى عن سفيان بن سعيد [ التورى ] حدثني عبد العزيز بن رفيع عن تميم [ بن طرفة بفتح الطاء و الراء والفاء ] [ الطافى ] الملىء بضم الميم وسكون المهمة [ عن عدى بن حاتم أن خطيبا ] لم يعرف اسمه [ خطب عند النبي ﷺ فقال [ أى في خطبته [ من يطع الله و رسوله ] فقد دش [ و من يعصها قال [ رسول الله ﷺ [ قم أو اذهب ] أو للشك من الرواى [ بئس الخطيب أنت ] قال الشيخ عمر الدين بن عبد السلام : من خصائصه ﷺ جواز في الصمير بينه وبين ربه تعالى كقوله أن يكون الله و رسوله أحب إليه مما سواهما ، و قوله ومن يعصها فاته إيج و هو متعن لغيره فلذا أنكر على الخطيب ، ر بما امتنع على غيره لأنه إذا جمع أوصى إطلاق التسوية بخلافه ، فار مصبه لا يتطرق له اهتمام قال في الفصول المقيدة

في الواقع المزددة قيل في المجمع بين هذه الأحاديث وجوه :

الأول أنه خاص به ﷺ إذ يعطي مقام الربوية حقه ولا يتوم فيه تسويه له بما عداه أصلاً بخلاف أمته فإنه مبنية التسوية عند الاطلاق والجمع بين الضمار بين اسم الله وغيره فلذا جمعها بضمير واحد وأمر الخطيب بالأفراد لا يفهمه التسوية بضميرها ويرد عليه أن حديث ابن مسعود فيه تعليمه ﷺ أمته تلك الخطبة يقولوها عند الحاجة وفيه ومن يعدها فidel على عدم التصوصية به ، قلت : وأيضاً والتصوصيات لا ثبت بالاحتمال .

الثاني أن النبي ﷺ حيث انكر على الخطيب كان هناك من يتوم منه التسوية بين المقامين بجمعه الاسمين بضمير واحد وحيث لم يكن من يتبين عليه أى بضمير المجمع .

الثالث أن منعه لم يكن بتعتمد دليل الأحاديث الآخر بل على وجه ندب وإرشاد إلى الأولوية لأن بأفراد اسمه تعالى من التعظيم ما يليق بجلاله .

الرابع أن الإنكار خاص بالخطيب المذكور ومن على مذهبك فكان أنه ﷺ فهم من حاله أنه لم يجمع بينهما إلا لظنه التسوية بينهما في المقام ، ولعل هذا الجواب هو الأقوى كذا في الدرجات .

قلت : و هذه الوجوه كلها مرجعها إلى أن الإنكار على الخطيب لأجل المجمع بين الله و رسوله في الضمير ، و هذه الوجوه كلها كما ترى مدخلة ، و اختار الإمام الطحاوي في مشكل الأمارات طريقاً بدليماً فقال : باب بيان مشكل ماروى عن رسول الله ﷺ ما يدل على أنه لا ينبغي للرجل في كلامه أن يقطعه إلا على ما يحسن قطعه عليه ولا يحول به معناه عمما تكلم به من أجله ، ثم ساق حديث نعيم بن طرة عن عدى بن حاتم قال جاء رجلان إلى رسول الله ﷺ فشهد أحدهما فقال من يطبع الله و رسوله فقد رشد ومن يعدها ، فقال رسول الله ﷺ : بنس الخطيب أنت قم ، قال فكان المعنى عندنا ، والله أعلم ، أن ذلك يرجع إلى معنى التقديم والتأخير .

حدثنا محمد بن بشار نا محمد بن جعفر نا شعبة عن خبيب  
عن عبد الله بن محمد بن معن عن بنت<sup>(١)</sup> الحمار بن

فيقول من يطع الله و رسوله فقد رشد ثم يبدأ قوله « ومن يعصهما فقد غوى »  
و إلا عاد وجهه إلى التقديم والتأخير الذي ذكرنا كثيل ما عاد إليه معنى قوله عز  
وجل « وإذا رفع إبراهيم القواعد من البيت وإسماعيل على معنى قوله عز وجل  
و إذا رفع إبراهيم وإسماعيل القواعد من البيت إلخ .

و حاصل هذا الكلام أن الخطيب توقف على قوله « و من يعصهما » وقطبه  
عن الجزاء فأولهم أن هذا عطف على لفظ « و من يطع الله و رسوله » فيكون  
حيثند لفظ « فقد رشد » جزاماً أكليهما وحيثند يفسد المعنى ، قلت : وهذا التوجيه  
منحصر فيها إذا لم يكن بعد قوله « و من يعصهما » لفظ « فقد غوى » في الروايات  
و أما إذا كان في الرواية هذا اللفظ فلا يتمشى هذا التوجيه ثم رأيت صحيح مسلم  
و فيه أخرج هذا الحديث من طريق وكيع عن سفيان عن عبد العزيز بن رفع  
و لفظه « أن رجلا خطب عند النبي ﷺ فقال ومن يطع الله و رسوله فقد رشد  
و من يعصهما فقد غوى فقال رسول الله ﷺ بس الخطيب أنت قل ومن يعص الله  
و رسوله ، قال ابن نمير : فقد غوى و فيه تصریح بأن الخطيب لم يقف على قوله  
دو من يعصهما ، و لم يقطعه عما بعده من الجزاء ، و في قول رسول الله ﷺ  
في إنكاره عليه تصریح بأنه أرشده إلى الأفراد بين ضمير الله و ضمير رسوله ﷺ ،  
فإن قلت : لعل الخطيب توقف بين الشرط والجزاء و هو وهو بفساد المعنى ، قلت  
إن كان التوقف حاجة دعت إليه كالتنفس و السعال فهو غير قاطع شرعاً و إن كان  
من غير حاجة فهو بعيد من الخطيب الماهر بأساليب الكلام و العارف باللسان .

[ حدثنا محمد بن بشار نا محمد بن جعفر ] غدر [ نا شعبة عن خبيب ] بن

النعمان قالت ما حفظت [ق] ، إلا من في رسول الله ﷺ  
يخطب <sup>(١)</sup> بها كل جمعة قالت و كان تور رسول الله ﷺ

عبد الرحمن [ عن عبد الله بن محمد بن معن ] المدى الفقاري ذكره ابن جبان في الثقات وليس له في الكتابتين أبي داود و مسلم غير هذا الحديث [ عن بنت الحارث بن النعمان ] هكذا في رواية محمد بن جعفر و المشهور بل الصواب بنت الحارثة بن النعمان كما يأني عن أبي داود في آخر الرواية عن روح بن عبادة عن شعبة وعن ابن إسحاق و هي أم هشام أخت عمرة بنت عبد الرحمن لاما روت عنها أختها عمرة [ قالت ما حفظت ] سورة [ق] ، إلا من في [ أي من لسان ] رسول الله ﷺ  
يخطب بها [ أي يقرؤها في الخطبة ] [ كل جمعة ] قال الشوكاني : لا خلاف في استحساب قراءة القرآن في الخطبة ، و إنما الخلاف في الوجوب ، و قد اختلف في محل القراءة على أربعة أقوال : الأولى في إدحافها لا بعدها و إليه ذهب الشافعى ، و هو ظاهر إطلاق الأحاديث ، والثانية في الأولى و إلى هذا ذهبت المادوية وبعض أصحاب الشافعى واستدلوا بما رواه ابن أبي شيبة عن الشعبي مرسلًا قال كان رسول الله ﷺ إذا صعد المنبر يوم الجمعة استقبل الناس بوجهه ثم قال السلام عليكم و يحمد الله تعالى و يثنى عليه ويقرأ سورة ثم يقوم ثم يجلس فيخطب ثم ينزل وكان أبو بكر و عمر يفعلانه ، والقول الثالث أن القراءة مشروعة فيها جميعاً و إلى ذلك ذهب العراقيون من أصحاب الشافعى ، قال العراق : و هو الذي اختاره القاضى من الحنابلة ، و الرابع في الخطبة الثانية دون الأولى حكاه العمراني و يدل عليه ما رواه النسائي عن جابر بن سمرة قال كان رسول الله ﷺ يخطب قائمًا ثم يجلس ثم يقوم و يقرأ آيات و يذكر الله عز و جل ، قال العراق : و إسناده صحيح و أجيبي عنده بأن قوله « يقرأ » معطوف على قوله « يخطب » ، لا على قوله « يقوم » .

(١) وفي نسخة : كان يخطب .

و تورنا واحداً قال أبو داود قال روح بن عبادة عن  
شعبة قال بنت<sup>(١)</sup> حارثة بن النعمان و قال ابن إسحاق أُم

و الظاهر من أحاديث الباب أن النبي ﷺ كان لا يلزم قراءة سورة أو آية مخصوصة في الخطبة بل كان يقرأ مرة هذه السورة و مرة هذه الآية ومرة هذه ، اتفى ، قلت : ومذهب الحنفية في هذه المسألة أن قراءة القرآن يسن في الأولى منها ، قال في مراقي الفلاح : ويسن بدأته بحمد الله بعد التعود في نفسه سراً و الشاء عليه بما هو أهله و الشهادتان و صلاة على النبي ﷺ و التذكير وقراءة آية من القرآن لما روى أنه ﷺ قرأ في خطبته : واتقوا يوماً ترجعون فيه إلى الله ثم قال : وسن إعادة الحمد و الشاء و إعادة الصلاة على النبي ﷺ في ابتداء الخطبة الثانية و الدعاء فيها للؤمنين و المؤمنات مكان الوعظ ، و قال في البدائع : و أما سفن الخطبة فنها أن يخطب خطبتيں على ما روى عن الحسن بن زياد عن أبي حنيفة أنه قال : ينبغي أن يخطب خطبة خفيفة يفتح فيها بحمد الله تعالى ويشن عليه و يتشهد و يصلى على النبي ﷺ و يعظ و يذكر و يقرأ سورة ثم مجلس جلسة خفيفة ثم يقوم فيخطب خطبة أخرى بحمد الله تعالى ويشن عليه و يصلى على النبي ﷺ و يدعو للؤمنين و المؤمنات و يكون قدر الخطبة قدر سورة من طوال المفصل ، انتهى .

قلت : و ظاهره أن قراءة القرآن سنة في الأولى من الخطبتين ولكن حتى صاحب البحر عن التجنيس قال قال في التجنيس أن الثانية كال الأولى إلا أنه يدعت بالسلفين مكان الوعظ و ظاهره أنه يسن قراءة آية في الثانية كال الأولى ، انتهى [ قالت ] أى بنت حارثة و كان تور رسول الله ﷺ و تورنا واحداً ] قال الترمي إشارة إلى حفظها معرفتها لأحوال النبي ﷺ وقربها من منزله [ قال أبو داود : قال روح بن عبادة عن شعبة قال بنت حارثة بن النعمان ] بزيادة الشاء في حارث [ و قال ابن إسحاق

(١) وفي نسخة : أبنة .

هشام بنت حارثة بن النعمان .

حدثنا مسدد نا يحيى عن سفيان قال حدثني سماك عن جابر بن سمرة قال كانت صلاة رسول الله ﷺ قصداً و خطبته قصداً يقرأ آيات من القرآن و يذكر الناس .

حدثنا محمود بن خالد نا مروان نا سليمان بن بلال عن

أم هشام بنت حارثة بن النعمان [ بزيادة كنيتها و زيادة التاء في حارث ، حاضل هذا الكلام أن رواه عن شعبة ومحمد بن إسحاق ذكرها حارثة بزيادة التاء على خلاف ما ذكر محمد بن جعفر من غير التاء فقول محمد بن جعفر خلاف الصواب ، قلت : وقد أخرج مسلم في صحيحه و أحاديث مسنده من طريق محمد بن جعفر عن شعبة بهذا السند و فيها عن بنت حارثة بن النعمان هذا لفظ مسلم وعن ابنة حارثة بن النعمان وهذا لفظ أحد ، فاروى أبو داود في رواية محمد بن جعفر بدون حرف التاء فعل محمد بن جعفر روى بلفظين مرة بالباء ومرة ببركها وبلغ أبو داود بدون التاء والله أعلم .

[ حدثنا مسدد نا يحيى ] القطان [ عن سفيان ] الثوري [ قال حدثني سماك عن جابر بن سمرة قال كانت صلاة رسول الله ﷺ والمراد بالصلاحة العام الشامل للجمعة و غيرها بدليل أن مسلماً روى هذا الحديث و لفظه « قال كنت أصلى مع النبي ﷺ الصلوات فكانت صلاة قصداً و خطبته قصداً ، [ قصداً ] القصد في الشفاعة الاعتدال والاقتصاد فيه و ترك التطويل ، قال النموي أى بين الطول الظاهر والتخفيف الماحق ، وإنما كانت صلاة ﷺ و خطبته كذلك إثلاً يمل الناس وختلف في أقل ما يجزئ على أقوال مبسوطة في كتب الفقه [ و خطبته قصداً يقرأ آيات من القرآن ] أى في الخطبة [ و يذكر الناس ] أى يعظهم .

[ حدثنا محمود بن خالد نا مروان ] الطاطري [ نا سليمان بن بلال عن يحيى

يحيى بن سعيد عن عمرة عن أختها قالت ما أخذت قاف إلا من في رسول الله ﷺ كان يقرؤها في كل جمعة قال أبو داؤد<sup>(١)</sup> : كذا رواه يحيى بن أيوب وابن أبي الرجال عن يحيى بن سعيد عن عمرة عن أم هشام بنت حارثة بن النعمان .

بن سعيد [ بن قيس الأنصاري [ عن عمرة ] بنت عبد الرحمن [ عن أختها ] لأنها أم هشام بنت حارثة بن النعمان [ قالت ما أخذت « ق » إلا من في رسول الله ﷺ كان يقرؤها في كل جمعة ] أى في خطبته و يحتمل أنه ﷺ يقرؤها تامة أو يقرأ بعضها في جمعة ثم يقرأ البعض الآخر في جمعة أخرى [ قال أبو داؤد كذا ] أى كما رواه سليمان بن بلال عن يحيى بن سعيد كذا [ رواه يحيى بن أيوب ] الغافق أخرج حديثه مسلم و كذا أبو داؤد كما سأقى [ و ابن أبي الرجال ] عبد الرحمن بن أبي الرجال بكسر الراء ثم جيم محمد بن عبد الرحمن بن عبد الله بن حارثة بن النعمان الأنصاري المذفون كان ينزل بعض ثغور الشام صدوق ربما أخطأ أخرج حديث الإمام أحمد في مسنده لكن لفظه « ق » قالت ماأخذت « ق » القرآن الجيد « إلا من ورآه النبي ﷺ كان يصل بها في الصبح » [ عن يحيى بن سعيد ] الأنصاري [ عن عمرة عن أم هشام بنت حارثة بن النعمان ] قلت قد تقدم إن حديث ابن أبي الرجال الذي عند أحمد فيه قراءة سورة « ق » في صلاة الصبح ، و أما في حديث سليمان بن بلال عند أبي داؤد ومسلم وحديث يحيى بن أيوب عند مسلم وقعت قراءة سورة « ق » في خطبة الجمعة فقول أبي داؤد « كذا رواه ابن أبي الرجال » بتمثيل حديث ابن أبي الرجال بحديث يحيى بن أيوب و سليمان بن بلال غير مستقيم ولو ورد التمثيل إلى السندي فهو أيضاً بعيد عن الفهم لأنه ليس فيه شائبة الاختلاف .

(١) وفي نسخة : قال المؤذن سميت أيام داؤد .

حدثنا ابن السرح أنا ابن وهب أخبرني يحيى بن أيوب عن يحيى بن سعيد عن عمرة عن أخت لعمره بنت عبد الرحمن كانت أكبر منها بمعناه .

( باب رفع اليدين على المنبر ) حدثنا أحمد بن يونس

[ حدثنا ابن السرح ] أَحْمَدُ بْنُ عُمَرٍو [ أَنَا ابْنُ وَهْبٍ ] عَبْدُ اللَّهِ [ أَخْبَرَنِي ] يَحْيَى بْنُ أَيُوبَ [ الْغَافِقِي ] عَنْ يَحْيَى بْنِ سَعِيدٍ [ الْأَنْصَارِيِّ ] عَنْ عُمَرَةَ [ بَنْتِ عَبْدِ الرَّحْمَنِ ] عَنْ أَخْتِ لَعْمَرَةَ بَنْتِ عَبْدِ الرَّحْمَنِ [ وَإِنَّهَا أُمُّ هَشَامَ بْنَ حَارَثَةَ بْنَ النَّعِيَانِ ] كَانَتْ [ أُمُّ هَشَامَ بْنَتِ حَارَثَةَ ] أَكْبَرُ مِنْهَا [ أَيْ مِنْ عُمَرَةَ ، لَأَنَّ أُمَّ هَشَامَ صَحَّاَةً وَعُمَرَةَ تَابِعَةً ] بِمَعْنَاهِ [ أَيْ بِمَعْنَى حَدِيثِ سَلِيْمَانَ بْنِ بَلَالٍ ] ، وَقَدْ اسْتَشْكَلَ صَاحِبُ الْعُوْنَ بِأَنَّ أُمَّ هَشَامَ هِيَ بَنْتُ حَارَثَةَ بْنَ النَّعِيَانَ بْنَ قَعْدَةَ بْنَ زَيْدَ الْأَنْصَارِيِّ الْخَزْرَجِيِّ ، وَعُمَرَةَ هِيَ بَنْتُ عَبْدِ الرَّحْمَنِ بْنِ سَعِيدٍ بْنِ زَرَادَةَ الْأَنْصَارِيِّ فَكَيْفَ تَكُونُ أَخْتَهَا ، ثُمَّ أَجَابَ عَنْهُ بِأَنَّ الْمَرَادَ أَخْتَهَا مِنَ الرَّضَاعَةِ أَوْ مِنَ الْقِرَابَةِ الْبَعِيْدَةِ فَلَا إِشْكَالَ ، قَلَّتْ : لَعَلَّهُ لَمْ يَقْفَ عَلَى مَا صَرَحَ بِهِ الْحَافِظُ فِي تَهْذِيبِ التَّهْذِيبِ بِأَنَّهَا أَخْتَهَا لَأَمْهَا فَلَا إِشْكَالَ فِيهِ .

[ باب رفع (١) اليدين على المنبر ] أَيْ عَنْدِ الْقِيَامِ عَلَى الْمَنْبِرِ فِي الْخُطْبَةِ ، وَالْمَرَادُ بِرَفْعِ الْيَدَيْنِ الرَّفْعُ الَّذِي (٢) يَكُونُ عَنْدَ مُخَاطَبَةِ النَّاسِ لِتَبَيِّنِهِ كَمَا هُوَ عَادَةُ الْخُطَّابِ .

(١) قَالَ ابْنُ الْعَرْبِيِّ : هَذَا جَائزٌ إِذَا احْتَاجَ إِلَيْهِ وَقَدْ رَفَعَ النَّبِيُّ ﷺ يَدِيهِ فِي دُعَاءِ الْاسْتِسْفَانِ فِي الْخُطْبَةِ .

(٢) وَانْكَرَهُ فِي فِيضِ الْبَارِيِّ ، وَقَالَ : بَلْ كَانَ الرَّفْعُ لِلْدُعَاءِ كَمَا شُرِحَ بِهِ الْبَيْقَى وَصَاحِبِ الْاتِّحَافِ وَيُؤْيِدُهُ رَوَايَةُ مُسْلِمٍ : رَأَيْتُ بَشَرًا يَرْفِعُ يَدِيهِ أَيْ لِلْدُعَاءِ وَأَصْرَحَ مِنْهُ مَا فِي التَّرمِذِيِّ بِلِفَظِ بَشَرٍ بْنِ مَرْوَانَ يَخْطُبُ فَرْفَعَ يَدِيهِ فِي الدُّعَاءِ ، اتَّهَى . قَلَّتْ : وَتَرَجمَ الْبَخَارِيُّ فِي مُجْبِهِ لِأَثْبَاتِ الرَّفْعِ فِي الدُّعَاءِ .

نا زائدة عن حصين بن عبد الرحمن قال رأى عماره بن رويبة بشر بن مروان وهو يدعوه في يوم جمعة<sup>(١)</sup> فقال عماره قبح الله هاتين اليدين قال زائدة قال حصين حدثني عماره قال لقد رأيت رسول الله ﷺ و هو على المنبر ما يزيد على هذه يعني السبابة التي تلـى الابهام .

و الوظاظ لا الرفع الذي يكون عند التحريره و الدعا [ حدثنا أحمد ] بن عبد الله [ بن يونس نـا زائدة ] بن قدامة [ عن حصين بن عبد الرحمن ] السلمي [ قال رأى عماره ] بضم عين و تحفيف ميم و براء [ بن رويبة ] بضم راء و فتح واو موحدة مصغراً أبو زهير صحابي نـول الكوفة ، و عماره بن رويبة الرواـي عن عـلـى أنه خـيـرـه بـيـنـ أـيـهـ وـ أـمـهـ وـ هوـ صـغـيرـ فـاخـتـارـ أـمـهـ هوـ آخـرـ وـ هوـ حـرمـيـ كانـ صـغـيرـاـ فيـ زـمـنـ عـلـىـ فـلـيـسـ بـصـحـابـيـ وـ وـهـمـ مـنـ خـلـطـهـ بـالـذـىـ قـبـلـهـ [ بـشـرـ بـنـ مـرـوـانـ ] هوـ أـخـرـ عـدـ الـمـلـكـ بـنـ مـرـوـانـ بـنـ الـحـكـمـ كـانـ أـمـيـراـ عـلـىـ الـكـوـفـةـ وـ عـمـارـهـ بـنـ روـيـةـ رـضـيـ اللـهـ عـنـهـ أـبـضاـ كـوـفـيـ ،ـ فـيـوـمـ هـذـاـ أـنـ هـذـهـ قـصـةـ وـقـعـتـ بـجـامـعـ الـكـوـفـةـ [ وـهـوـ ] أـىـ بـشـرـ بـنـ مـرـوـانـ [ يـدـعـوـ ] أـىـ يـشـيرـ بـيـدـيـهـ مـعـاـ أـوـ وـاحـداـ بـعـدـ وـاحـدـ فـيـ الـخـطـبـةـ [ فـيـ يـوـمـ جـمـعـةـ قـفـالـ عـمـارـهـ قـبـحـ اللـهـ هـاتـيـنـ الـدـيـنـ ] الـلـتـيـ يـشـيرـ بـهـمـاـ بـشـرـ عـنـ الـخـطـبـةـ وـ دـعـاـ بـالـتـقـيـيـمـ لـأـنـ هـذـهـ الـاـشـارـةـ كـانـ عـلـىـ خـلـافـ السـنـةـ وـ مـاـ خـالـفـ السـنـةـ فـهـوـ مـرـدـوـدـ مـقـبـحـ [ قـالـ زـائـدـ قـالـ حـصـينـ حدـثـنـيـ عـمـارـهـ قـالـ ] أـىـ عـمـارـهـ [ لـقـدـ رـأـيـتـ رـسـوـلـ اللـهـ ﷺ وـ هوـ عـلـىـ الـمـنـبـرـ ] جـلـةـ حـالـيـةـ أـىـ يـخـطـبـ [ مـاـ يـزـيدـ ] أـىـ رـسـوـلـ اللـهـ ﷺ [ عـلـىـ هـذـهـ يـعـنـيـ السـبـابـةـ ] أـىـ الـأـصـيـعـ [ الـتـيـ تـلـىـ الـأـبـاهـ ] أـىـ تـصـلـ الـأـبـاهـ ،ـ حـاـصـلـهـ أـنـ رـسـوـلـ اللـهـ ﷺ إـذـاـ كـانـ يـخـطـبـ عـلـىـ الـمـنـبـرـ مـاـ يـشـيرـ إـلـاـ بـالـأـصـيـعـ السـبـابـةـ وـ مـاـ يـشـيرـ بـيـدـيـهـ فـالـاـشـارـةـ بـالـيـدـيـنـ خـلـافـ السـنـةـ فـهـوـ مـكـرـوـهـ .

(١) وـ فـيـ نـسـخـةـ :ـ يـوـمـ الـجـمـعـةـ

حدثنا مسدد نا بشر<sup>(١)</sup> بن المفضل نا عبد الرحمن يعنى ابن إسحاق عن عبد الرحمن بن معاوية عن<sup>(٢)</sup> ابن أبي ذباب

حدثنا مسدد نا بشر بن المفضل نا عبد الرحمن يعنى ابن إسحاق [ بن عبد الله بن الحارث بن كثافة العاصي القرشي مولاه و يقال التقى و يقال له عباد بن إسحاق نزل البصرة ، قالقطان : سألت عنه بالمدينة ، فلم أرهم بمحضه و كذا قال علي بن المديني . و قال علي : سمعت سفيان مثل عنه ، فقال : كان قديراً ففاه أهل المدينة ، و قال يزيد بن زريع ما جامنا أحفظ منه : و يقول أحد : هو رجل صالح أو مقبول صالح الحديث ، و قال مرة : ليس به بأس ، قال ابن أبي خيثمة عن ابن معين : كان إسماعيل يرضاه ، و قال ابن الجوزي عن ابن معين : ثقة ، و قال البخاري : ليس من يعتمد على حفظه إذا خالف من ليس بدونه ، وإن كان من يحتمل في بعض ، و حكى الترمذى في العلل عن البخارى أنه وثقه [ عن عبد الرحمن بن معاوية ] بن الحويرث الأنصارى الزرقى أبو الحويرث المدى روى عن عبد الله بن عبد الرحمن بن أبي ذباب و شهد جنازة جابر بن عبد الله ، قال بشر بن عمر عن مالك : ليس بثقة ، و قال عبد الله بن أحمد : أنكر أبي ذلك من قول مالك ، و قال الدورى عن ابن معين : ليس يحتاج بحديثه ، و قال الأجرى عن أبي داؤد ، قال مالك : قدم علينا سفيان فكتب عن قوم يذمون بالتخسيث : يعني أبا الحويرث منهم ، قال أبو داؤد و كان يخضب رجله و كان من مرجعى أهل المدينة ، و قال السافى : ليس بذلك و نقل ابن أبي عدى في ترجمته عن يحيى بن معين : ثقة ، و كذا عن يحيى القطان ، و قال أبو حاتم : ليس بقوى يكتب حدثه و لا يحتاج به ، و قال العقيلي : وثقة ابن معين . و ذكره ابن حبان في الثقات [ عن ابن أبي ذباب ] هو عبد الله بن عبد الرحمن بن سعد بن أبي ذباب بضم المعجمة و موحدتين الدوسى المدى و يقال عبيد الله .

(١) وفي نسخة بعى . (٢) وفي نسخة : أن .

عن سهل بن سعد قال ما رأيت رسول الله ﷺ شاهراً  
يديه قط يدعو على منبره ولا على غيره و لكن رأيته  
يقول هكذا وأشار بالسبابة و عقد الوسطى بالابهام .  
( باب إقصار الخطب ) حدثنا محمد بن عبد الله بن نمير  
نا أبي نا العلاء بن صالح عن عدی بن ثابت عن أبي راشد

و يقال إنها اثنان روى عن أبيه و أبي هريرة و سهل بن سعد و عنه مجاهد بن  
جبر و مالك و أبو الحويرث عبد الرحمن بن معاوية : ذكره ابن حبان في الثقات  
و غلط فيه صاحب المون ، فقال : اسمه الحارث بن عبد الرحمن ، والآفة في ذلك من  
التقليد فإنه رأى مكتوباً في حاشية النسخة الدعلوية أن اسمه حارث بن عبد الرحمن  
فقله كما هو و لم يدر أن الحارث ليس من رواة أبي داؤد في السن ، ولم يذكره  
أحد فيما روى عن سهل بن سعد ، وكذلك لم يذكره فيما روى عنه عبد الرحمن  
بن معاوية بل هو من الطبقات الخامسة [ عن سهل بن سعد ] الساعدي الخزرجي  
[ قال ما رأيت رسول الله ﷺ شاهراً ] أى مبرزاً رافعاً [ يديه قط يدعو ]  
أى يشير حال كونه [ على منبره ولا على غيره ] أى غير المنبر [ ولكن رأيته]  
أى رسول الله ﷺ [ يقول ] أى يشير [ هكذا وأشار ] سهل [ بالسبابة ]  
أى برفعها [ و عقد الوسطى بالابهام . ]

[ باب إقصار الخطب . حدثنا محمد بن عبد الله بن نمير نا أبي ] عبد الله  
بن نمير [ نا العلاء بن صالح ] التبعي و يقال الأسدى السكوفى و سماه أبو داؤد في  
روايته على بن صالح و هو وهم ، قلت : لعل هذا في غير هذه الرواية فان في جميع  
نسخ أبي داؤد الموجودة عندنا في هذا المثل لفظ العلاء و ثقة ابن معين و أبو داؤد  
و يعقوب بن سفيان و ابن نمير والمجلى ، قال البخارى : لا يتابع ، وقال ابن خزيمة  
شيخ [ عن عدی بن ثابت عن أبي راشد ] قال الحافظ في تهذيب التهذيب :

عن عمار بن ياسر قال : أمرنا رسول الله ﷺ باقصار الخطاب . حدثنا محمود بن خالد نا الوليد أخبرني شيبان أبو معاوية عن سماك بن حرب عن جابر بن سمرة السواني قال كان رسول الله ﷺ لا يطيل الموعظة يوم الجمعة إنما هن (١) كلمات يسيرات .

أبو راشد عن عمار بن ياسر في الأمر باقصار الخطاب وعنده عدى بن ثابت ذكره ابن حبان في الثقات ، و قال في التقريب : مقبول ، و قال الذهبي في الميزان : أبو راشد عن عمار لا يعرف [ عن عمار بن ياسر قال أمرنا رسول الله ﷺ باقصار الخطاب (٢) ] أى اختصارها و ترك التطويل فيها ، و عند مسلم عن عمار بن ياسر أن طول صلاة الرجل و قصر خطبته مذنة من فقهه فأطيلوا الصلاة وأقصروا الخطبة قال الشوكاني : وإنما كان اقصار الخطبة علامة من فقهه لأن الفقيه هو المطلع على جوامع الألفاظ فيتمكن بذلك من التعبير باللفظ المختصر عن المعانى الكثيرة ، وفيه مشروعية اقصار الخطبة و لا خلاف في ذلك ، وختلف في أقل ما يجزى على أقوال مبسوطة في كتب الفقه ، انتهى .

قلت : و المراد بالتطويل التطويل الذى لا يشتمل على القوم فلا يخالف ما أمر به رسول الله ﷺ من التخفيف : إذا صلى أحدكم للناس فليخفف فإن فيهم السقير و الضعيف و الكبير إذا صلى أحدكم لنفسه فليطول ما شاء ، متفق عليه .

[ حدثنا محمود بن خالد نا الوليد ] بن مسلم [ أخبرني شيبان ] بن عبد الرحمن النحوي [ أبو معاوية ] البصري نزل المكفرة [ عن سماك بن حرب عن جابر بن سمرة السواني ] بضم السين المهملة نسبة إلى سواه بن عامر بن صعصعة [ قال كان رسول الله ﷺ لا يطيل الموعظة يوم الجمعة إنما هن ] الضمير للموعظة وال الجمعة باعتبار الخبر أى

(١) وفي نسخة : هو

(٢) ولا ينافيه روایة مسلم أنه ﷺ صلى الصبح مرّة خطب حتى الظهر ثم نزل فعل الظاهر ثم خطب إلى العصر ثم كذلك إلى المغرب لأنّه نادر

( باب الدنو من الامام عند الموعظة <sup>(١)</sup> ) حدثنا على بن عبد الله نا معاذ بن هشام قال وجدت في كتاب أبي بخط يده ولم أسمعه منه قال قتادة عن يحيى بن مالك عن

الكلمات [ كلامات يسيرات ] أى قليلات .

[ باب الدنو ] أى القرب [ من الامام عند الموعظة ] أى الخطبة [ حدثنا على عبد الله ] بن جعفر بن بحبيث مفتوحة وجيم مكسورة وحاء مهملة السعدي مولاه أبو الحسن ابن المديني البصري ثقة ثبت إمام ، أعلم أهل عصره بالحديث وعلمه ، قال البخاري : ما استنصرت نفسى إلا عنده ، و قال فيه شيخه ابن عيينة : كنت أتعلم منه أكثر مما يتعلم مني ، وقال النسائي : كان الله خلقه للحديث عابوا عليه إجازته في الخطبة لكنه تصل و تاب و اعتذر بأنه خاف على نفسه [ نا معاذ بن هشام ] الدستواني البصري ، قال عباس بن عبد العظيم عن علي بن المديني سمعت معاذ بن هشام يقول سمع أبي من قتادة عشرة آلاف حديث ، قال : ثم أخرج إلينا من الكتب عن أبيه نحو ما قال فقال هذا سمعته وهذا لم أسمعه بحمل يميزها [ قال وجدت في كتاب أبي بخط يده ولم أسمعه منه ] أى هذا الحديث المكتوب ، قال البيهقي في سنته : كذا رواه أبو داود عن علي بن المديني وهو الصحيح ، وقد أخبرنا أبو عبد الله الحافظ أنا أبو بكر بن محمد بن حدان الصيرفي أنا إسماعيل بن إسحاق القاضي نا معاذ بن هشام حدثني أبي عن قتادة فذكره ، قال البيهقي : ولا أظنه إلا واهماً في ذكر سماع معاذ من أبيه هو أو شيخه فاما إسماعيل القاضي فهو أجل من ذلك ، وهذا الطريق من أنواع التحمل يقال له في اصطلاح المحدثين وجادة و هو أن يقف على أحاديث بخط راويها غير المعاصر له أو المعاصر و لم يلقه أو لقيه ولم يسمع منه أو سمعه ولكن لا يرويها أى تلك الأحاديث الخاصة الواجب عن سماع ولا إجازة

فلان يقول وجدت أو قرأت بخط فلان ، وأما العمل بالوجادة فنقل عن معظم المحدثين والفقهاء المالكين وغيرهم أنه لا يجوز ، وعن الشافعى وظاهر أصحابه جوازه وقطع بعض المحققين الشافعيين بوجوب العمل بها عند حصول الثقة به وهذا هو الصحيح الذى لا يتوجه فى هذه الأزمان غيره ، قال ابن الصلاح : فإنه لو توقف العمل فيها على الرواية لا نسد باب العمل بالنقل لتعذر شروطها واحتاج بعضهم للعمل بالوجادة بمحدث أى الحلق أى عباد إيماناً قالوا الملائكة ، قال : وكيف لا يؤمنون وهم عند ربهم ، قالوا الآباء قال وكيف لا يؤمنون وهم يأتىهم الوحي ، قالوا نحن ، فقال وكيف لا يؤمنون وأنا بين أظهركم قالوا فمن يا رسول الله قال قوم يأتون من بعدكم يهدون صحفاً تومنون بما فيها ، قال البقىي : وهذا استبطاط حسن ، والحديث رواه الحسن بن عرفة في جزئه من طريق عمرو بن شعيب عن أبيه عن جده ، وله طرق كثيرة أوردها في الأمالى كذلك في التدريب ملخصاً . وقال الحافظ في شرح النخبة : وكذا اشترطوا الأذن في الوجادة و هي أن يجد بخط يعرف كاتبه فيقول وجدت بخط فلان ولا يسوغ فيه إطلاع أخرين بمجرد ذلك إلا إن كان له منه إذن بالرواية عنه وأطلق قوم ذلك فغلطوا ، وفواتح الرحموت شرح مسلم التبؤت : والكتاب كالخطاب والرسالة كالقراءة شرعاً وعراضاً فإذا كتب الشيخ حديثاً وأرسل به أو أرسل رسولاً ليقرأه على المرسل إليه وأهداه الرواية عن نفسه كفى إذا أخبر مشافهته و التعليق أى تعليق قبول الكتاب على البينة ليشهدوا عند المكتوب إليه أنه كتاب فلان الشيخ تضييق في باب السنة من الإمام أبي حنيفة لحال عناته بأمرها وعظم احتياطه بها إلا ترى إلى أمير المؤمنين على كيف يخلف الرواوى ، و الصحيح كفاية ظن الخط في الكتاب و الصدق في الرسالة فإذا ظن المكتوب إليه أنه خط فلان الشيخ أو ظن المرسل إليه صدق الرسول في رسالته كفى ، لأن الاتباع بالظن واجب بخلاف كتاب القاضى إلى القاضى فإن التليس في المعاملات أكثر مما في السنن فلا يقبل كتاب القاضى إلى القاضى من غير بيته ، ثم قال : والوجادة هو أن يجد الطالب كتاباً مخططاً الشيخ كالوصى بالرواية الطالب

سمرة بن جندب أَنَّ نَبِيَّ اللَّهِ مُحَمَّدًا قَالَ احْضُرُوا الْذَّكْرَ<sup>(١)</sup>  
وَادْنُوا مِنَ الْإِمَامِ فَإِنَّ الرَّجُلَ لَا يَزَالْ يَتَبَاعِدُ حَتَّىٰ يَؤْخُرَ  
فِي الْجَنَّةِ وَإِنْ دَخَلَهَا .

وَالْأَعْلَامُ وَهُوَ أَنْ يَعْلَمُ الشَّيْخُ بِأَنَّ مَا فِي هَذَا الْكِتَابِ مِنْ مَرْوِيَاتٍ عَنْ فَلَانٍ وَلَمْ  
يَنَاوِلْهُ وَلَمْ يَجِدْ بِهِ لَا يَخْلُو عَنْ صَحَّةِ وَالْغَرِيْبَةِ فِي الْآخَنِ دَوْلَمُ الْحَفْظِ إِلَى وَقْتِ الْأَدَاءِ  
عَنْ ظَهِيرِ الْقَلْبِ وَالرَّخْصَةِ تَذَكِّرُهُ بَعْدَ النَّظَرِ إِلَى الْكِتَابِ مَا فِيهِ وَإِنْ لَمْ يَتَذَكَّرْ مَا  
فِيهِ وَقَدْ عَلِمَ أَنَّهُ خَطَّهُ أَوْ خَطَّ الْمُقْتَدِرُ بِهِ وَهُوَ أَيُّ الْكِتَابِ فِي يَدِهِ أَوْ يَدِ أَمِينٍ  
حَرَمَتِ الرِّوَايَةُ وَالْعَمَلُ عِنْدَ أَبِي حِنْفَةِ وَصَحَّ عِنْدَ الْأَكْثَرِ مِنْ أَهْلِ الْأَصْوَلِ وَهُوَ الْمُخْتَارُ ،  
[ قَالَ قَاتِدٌ عَنْ يَحْيَى بْنِ مَالِكٍ ] هُوَ أَبُو أَيُوبِ الْمَرَاغِيُّ ، وَالْمَرَاغِيُّ بِفَتْحِ الْمِيمِ وَقِيلَ  
بِكَسْرِهِ وَالْمَشْهُورُ الْفَتْحُ : حَسِّيْنُ مِنَ الْأَزْدِ الْعَنْكَى الْبَصْرِيُّ ، وَيَقَالُ اسْمُهُ حَسِّيْنُ بْنُ مَالِكٍ ،  
قَالَ السَّائِنِيُّ : فَتَّةُ ، وَقَالَ الْعَجْلِيُّ : بَصْرِيٌّ تَابِعِيُّ شَفَةٍ ، وَقَالَ أَبْنُ سَعْدٍ : فِي الْطَّبِيقَةِ الْثَّانِيَةِ  
كَانَ فَتَّةً مَأْمُونًا وَذَكَرَهُ أَبْنُ حَبَّانَ فِي الثَّقَاتِ الْمَقْدُسِيِّ سَمِعَ عَنْ جَوَيْرِيَّةِ بُنْتِ الْحَارِثِ عِنْدَ  
الْخَارِيِّ وَعِنْ أَنَّهُ بْنُ عُمَرٍ وَأَبَا هَرِيْرَةَ عِنْدَ مُسْلِمٍ وَعِنْهُ قَاتِدٌ عِنْدَهُمَا [ عَنْ سَمِرَةِ بْنِ  
جَنْدَبٍ أَنَّ نَبِيَّ اللَّهِ مُحَمَّدًا قَالَ احْضُرُوا الْذَّكْرَ ] أَيُّ الْخَطْبَةِ الْمُشَتمَلَةِ عَلَى ذَكْرِ اللَّهِ تَعَالَى  
وَتَذَكِّرُ الْأَنَامُ [ وَادْنُوا مِنَ الْإِمَامِ ] أَيُّ افْرَبُوا مِنْهُ وَهَذَا إِشَارَةٌ إِلَى التَّعْجِيلِ فِي الرِّوَايَةِ إِلَى .  
الْجَمِيعَ [ فَإِنَّ الرَّجُلَ لَا يَزَالْ يَتَبَاعِدُ ] أَيُّ يَتَأْخِرُ فِي الْحُضُورِ إِلَى الْجَمِيعِ فَيَتَبَاعِدُ مِنَ الْإِمَامِ  
[ حَتَّىٰ يَؤْخُرَ ] عَلَى صِيغَةِ الْمُجَهُولِ [ فِي الْجَنَّةِ ] أَيُّ فِي دُخُولِهِ أَوْ فِي درَجَاتِهِ [ وَإِنْ دَخَلَهَا ]  
قَالَ الْقَارِيُّ قَالَ الطَّبِيعِيُّ : أَيُّ لَا يَزَالْ الرَّجُلُ يَتَبَاعِدُ عَنِ اسْتِمَاعِ الْخَطْبَةِ وَعَنِ الصَّفَّ  
الْأَوَّلِ الَّذِي هُوَ مَقَامُ الْمُقْرِبِينَ حَتَّىٰ يَؤْخُرَ إِلَى آخِرِ صَفِّ الْمُسْفَافِينَ وَفِيهِ تَوْهِينٌ أَمْرٌ  
الْمُتَّخِذِينَ وَتَسْفِيهٌ رَأَيْهُمْ حِيثُ وَضَعُوا أَنْفُسَهُمْ مِنْ أَعْلَى الْأَمْوَالِ إِلَى سَفَسَافَهَا ، وَفِي  
قَوْلِهِ : وَإِنْ دَخَلُوهُمْ تَعْرِيْضٌ بِأَنَّ الدَّخْلَ قَعْدَ مِنَ الْجَنَّةِ وَمِنَ الْدَّرَجَاتِ الْعَالِيَّةِ وَالْمَقَامَاتِ

( باب الامام يقطع الخطبة للامر <sup>(١)</sup> يحدهد ) حدثنا محمد بن العلاء أن زيد بن حباب حدثهم نا حسين بن واقد حدثني عبد الله بن بريدة عن أبيه قال خطبنا رسول الله <sup>صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ</sup> فأقبل الحسن و الحسين عليهما قيسان أحمران يعثران و يقومان فنزل فأخذهما فصعد بهما ثم قال صدق

الرفعة بمجرد الدخول ، قال المنذري : في إسناده انقطاع ، و سبب الانقطاع هو الوجادة وأما احتمال أن يكون هشام كتب في كتابه ، قال قادة : محولا على أن يكون بين هشام و قادة واسطة ، فدفعه بما في رواية الامام أحمد في مسنده من قوله حدثنا قادة و سنه هكذا حدثنا على بن عبد الله ثنا معاذ قال : وجدت في كتاب أبي بخط يده و لم أسمعه منه ثنا قادة ، الحديث .

[ باب الامام يقطع الخطبة للامر يحدهد . حدثنا محمد بن العلاء أن زيد بن حباب حدثهم نا حسين بن واقد ] المروزى أبو عبد الله قاضى مرو مولى عبد الله بن عامر بن كريز ، قال ابن أبي خيثمة عن معين : ثقة ، وقال أبو زرعة والنسافى : ليس به بأس ، وهكذا حكى الأئم عن أحمد : ليس به بأس وأثني عليه ، وقال ابن حبان : كان على قضاة مرو و كان من خيار الناس ، و قال ابن سعد : كان حسن الحديث وقال الساجى : فيه نظر وهو صدوق بهم ، قال أحمد : أحاديثه ما أدرى ايش هي ، وقال الشركاني في النيل : و الحسين المذكور هو أبو علي قاضى مرو ، احتاج به مسلم فى صحيحه ، وقال المنذري : ثقة ، قلت : هكذا كاناه المقدسى و الدوابى ، و لكن كاناه الحافظ فى التقريب و تهذيب التهذيب و اسان الميزان أبا عبد الله ، و كذا كاناه صاحب الخلاصة فالظاهر أن له <sup>كتيبتين</sup> [ حدثني عبد الله بن بريدة عن أبيه ] بريدة بن المصيب الأسلى [ قال خطبنا رسول الله <sup>صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ</sup> فأقبل الحسن و الحسين عليهما قيسان أحمران ] أى فيما خطوط حر يمشيان [ و يعثران ] بضم

(١) وفي نسخة : لامر يحدهد (٢) وفي نسخة : نبي الله <sup>صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ</sup>

الله ، إنما أموالكم وأولادكم فتنة ، رأيت هذين فلم أصبر  
ثُمَّ أخذ في الخطبة .

المثلثة و يجوز تلبيتها ، ففي القاموس غير كضرب و نصر و علم و كرم ، كبا ،  
و المعنى أنها سقطان على الأرض لصغرها ، وفي رواية الكشاف يعنان ويقمان ،  
قلت : و هذا الذي قاله الفاروي مشكل فإن رسول الله ﷺ زوج فاطمة عليه السلام  
صفر في السنة الثانية من الهجرة و قيل في رجب وبني بهاف ذي الحجة من تلك السنة  
و ولد الحسن بن علي في نصف رمضان من السنة الثانية على الراجح و ولد الحسين  
في شعبان في السنة الرابعة من الهجرة على الراجح ، وكان بناء المبر (١) في السنة الثامنة  
على الراجح ، و قيل في السابعة فعل هذا كان عمر الحسن إذ ذاك زائداً على أربع  
سنین و عمر الحسين ثلاثة سنین و أشهراً و في هذا العمر يكون الأطفال أقوى  
على المشي لا يسقطون على الأرض لصغر و قلة القوة فلعله كان عثارهما لطول  
القميص والله تعالى أعلم ، [ فهو ] رسول الله ﷺ من المبر [ فأخذها ] وفي  
رواية ثعلب [ فصعد بها ] أي المبر [ ثم قال ] رسول الله ﷺ [ صدق ] (٢)  
الله ، إنما أموالكم وأولادكم فتنة ، أي مخنة [ رأيت هذين ] الصبيان يمشيان و يعنان  
[ فلم أصبر ] على عثارهما لأثر الرحة و الرقة في القلب ، و في رواية بعد هذا  
حتى قطعت حدبي أي كلامي في الخطبة و رفعتهما عندي ليحصل لهما الرفة عند الله  
و عند خلقه [ ثم أخذ ] (٣) أي شرع [ في الخطبة ] و مذهب الحنفية في هذا

(١) كما نقدم في باب اتخاذ المبر .

(٢) هكذا في جميع الروايات و في ابن ماجة فقط زيادة « و رسوله » يعني صدق  
الله و رسوله و الظاهر أنها وهم .

(٣) قال صاحب التمهل : فيه جواز الفعل السير لغير الخطبة وبه قال المالكية  
و الحنابلة ، و قال الحنفية : بكره و لا يفسد الخطبة ، و للشافعية قولان أظهرهما  
ابن حجر الخواص

( باب الاحتباء و الامام يخطب ) حدثنا محمد بن عوف  
حدثنا المقرىء نا سعيد بن أبي أيوب عن أبي مرحوم عن

الباب ما قال صاحب البدائع : و يكره للخطيب أن يتكلم في حالة الخطبة و لو فعل لا تفسد الخطبة لأنها ليست بصلة فلا يفسد لها كلام الناس لكنه يكره لأنها شرعت منظومة للأذان والكلام يقطع النظم ، إلا إذا كان الكلام أمرًا بالمعروف فلا يكره ما روى عن عمر أنه كان يخطب يوم الجمعة فدخل عليه عثمان فقال له أية ساعة هذه فقال ما زدت حين سمعت النساء يا أمير المؤمنين على أن توضأ فقام و الوضوء أيضاً ، وقد علمت أن رسول الله ﷺ أمر بالاغتسال ، وهذا لأن الأمر بالمعروف يتحقق بالخطبة لأن الخطبة فيها وعظ فلم يبق مكروراً ، انتهى .

فعلم من هذا أن قطع الخطبة أيضاً لا يخلو عن كراهة ، و الجواب أن رسول الله ﷺ قطع الخطبة لأنه خاف عليها الضرر من السقوط والعثار ، فقطع الخطبة و رفعها لهذه الضرورة كما إذا رأى ضرراً يخاف عليه سقوط البئر فيشنز يجوز التكلم لحفظة عن السقوط ، قال الحافظ في الفتح : ونقل صاحب المقى الاتفاق على أن الكلام الذي يجوز في الصلاة يجوز في الخطبة كتحذير الضرر من البئر و عبارة الشافعى : و إذا خاف عسل أحد لم أرأه إذ لم يفهم عنه بالإيمان أن يتكلم ، و يمكن أن تكون هذه الخطبة خطبة أخرى غير خطبة الجمعة .

[ باب الاحتباء (١) ] هو أن يضم رجليه إلى بطنه بشوب يجمعيها به مع ظهره و يشده عليها وقد يكون باليدين [ والامام يخطب ] جلة حالية أى في حال الخطبة [ حدثنا محمد بن عوف ] الطافى [ حدثنا المقرىء ] عبد الله بن يزيد المكي أبو عبد الرحمن [ نا سعيد بن أبي أيوب ] الخزاعي أبو يحيى بن مقلوص [ عن أبي مرحوم ] عبد الرسيم بن ميمون المدى المعاذري مولاه نزيل مصر ، عن ابن معين : ضعيف الحديث وقال أبو حاتم : يكتب حدبه و لا يمحجه ، وقال النسائي : أرجو أنه لا يأمر به

سهل بن معاذ بن أنس عن أبيه أن رسول الله ﷺ نهى  
عن الحبوة يوم الجمعة و الامام يخطب ،  
حدثنا داود بن رشيد نا خالد بن حبان الرقى ناسليمان بن

قال ابن ماكولا : زاهد يعرف بالاجابة و الفضل ذكره ابن حبان في الثقات [ عن سهل بن معاذ بن أنس ] الجهمي شامي نزل مصر ، قال أبو بكر بن خيشرة عن ابن معين : ضعيف ، و ذكره ابن حبان في الثقات ، قلت : لكن قال لا يعتبر حدثه ما كان من روایة زبان بن فائد عنه ، و ذكره في الصحفاء فقال : منكر الحديث جداً فلست أدرى أوقع التخاطط في حدثه منه أو من زبان فان كان من أحد هما فالأخبار التي رواها ساقطة ، وإنما اشتبه هذا لأن راوياها عن سهل زبان إلا الشئ بعد الشئ و زيان ليس بشئ ، و قال العجل : مصرى تابعى ثقة [ عن أبيه ] معاذ بن أنس الجهمي الانصارى نزل مصر روى عنه ابنه سهل بن معاذ ولم يرو عنه غيره و هو لين الحديث إلا أن أحاديثه حسان في الفضائل و الرغائب ، قال ابن يونس : صحابي كان بهصر و الشام [ أن رسول الله ﷺ نهى عن الحبوة ] قال في الجمع : و الاسم الحبوة بالكسر والضم ، انتهى ، وفي القاموس : واحتبي بالثوب اشتمل أو جمع بين ظهره و ساقيه بعمامة ونحوها ، الاسم الحبوة و يضم والحبة بالكسر و الحباء بالكسر و الضم [ يوم الجمعة و الامام يخطب ] قال في الدرجات قال الطبي : و إنما نهى عنه و الامام يخطب إذ يحلب نوماً و يعرض طهارته لانتقاد .

[ حدثنا داود بن رشيد ] مصغراً الماشي مولاهم أبو الفضل الخوارزمي ذيل بغداد ثقة ، و وهم ابن حزم فقال إثر حديث آخرجه من روایته في كتاب الحدود من الإصال : داود بن رشيد ضعيف [ نا خالد بن حبان الرقى ] أبو يزيد الكبيدي مولاهم الخراز بمجمعه و راه آخره ذاتي ، قال ابن معين و ابن عمار : ثقة ، قال

عبد الله بن الزبير قان عن يعلى بن شداد بن اوس قال  
شهدت مع معاوية بيت المقدس فجمع بنا فنظرت فاذا جل  
من في المسجد أصحاب النبي <sup>(١)</sup> فرأيتم محبيين و الامام  
يخطب ، قال أبو داؤد : و كان ابن عمر يحتفي و الامام  
يخطب و أنس بن مالك و شريح و صعصعة بن صوحان

أحمد و النسائي و ابن خراش والمدارقطني : ليس به بأس وقال ابن سعد : كان ثقة ،  
ثبات ، و ذكر له ابن خزيمة في صحيحه أحاديث منها ما استنكره فقال : وجاء خالد بن  
حيان بطامة ، و قال أبو بشر الدولابي : كان ثقة ، و قال الفلاس : ضعيف [ أنا  
سليمان بن عبد الله بن الزبير قان ] و يقال سليمان بن عبد الرحمن بن فیروز ، قال في  
التقریب : لین الحديث ، و قال في تهذیب التهذیب : ذکر ابن حبان في الثقات [ عن  
یعلى بن شداد بن اوس قال ] أی یعلى [ شهدت مع معاوية ] بن سفیان [ بیت  
المقدس فجمع بنا ] أی صلی بنا صلاة الجمعة [ فنظرت فاذا جل ] أی أكثر [ من  
في المسجد أصحاب النبي <sup>علیهم السلام</sup> فرأيتم محبيين و الامام يخطب ] أخرج الطحاوی هذا  
الحديث بهذا السند في مشكل الآثار موافقاً لما أخرجه أبو داؤد و لكن خالقها  
البیهقی ذکر هذا الحديث بهذا السند و زاد بين خالد بن حيان و سليمان بن عبد الله  
- سليمان الرق ، والظاهر أن هذه الزيادة غلط من الكاتب [ قال أبو داؤد : وكان  
ابن عمر يحتفي و الامام يخطب ] و أخرج حديثه الطحاوی في مشكل الآثار عدّثنا  
يونس أنا ابن وهب قال أخبرني يونس بن يزيد عن نافع أن ابن عمر كان يحتفي يوم  
الجمعة و الامام يخطب و ربما نعم حتى يضرب بجهته جبهة [ و أنس بن مالك  
و شريح ] بن الحارث بن قيس الکوفی التخنی القاضی و يقال شريح بن شرحبيل  
قال ابن معین : كان في زمان النبي <sup>علیهم السلام</sup> و لم یسمع منه استقضاه عمر على السکوفة

(١) و في نسخة : رسول الله .

و سعيد بن المسيب و إبراهيم النخعى و مكحول و إسماعيل بن محمد بن سعد و نعيم بن سلامة قال لا بأس بها ، قال أبو داؤد : ولم يبلغنى أن أحداً كرها إلا عبادة بن نسى.

و أقره على وأقام على القضاة بها سنتين سنة وقضى بالبصرة سنة ، وقيل : له صحبة [ و صعصعة بن صوحان ] بضم المهملة و بالحاء المهملة العبدى تابعى كبير خضرم فضيحة نفقة و ذكره ابن حبان في الثقات وقال : يحيى ، و ذكره ابن عبد البر في الصحابة ، وقال : كان مسلماً على عهد رسول الله ﷺ ولم يره [ و سعيد بن المسيب و إبراهيم النخعى و مكحول و إسماعيل بن محمد بن سعد ] بن أبي وقاص الزهرى المدى ذكره معاوية بن صالح عن يحيى بن معين في تابعى أهل المدينة وعذيبهم وقال ابن معين : فضة حجة ، وقال العجلى وأبو حاتم والناسى و ابن خراش : فضة [ و نعيم بن سلامة ] لم أقف على ترجمته فيها عندى من الكتب [ قال ] و في نسخة : قال أبو داؤد [ لا بأس بها ] فعلى النسخة الأولى الضمير يرجع إلى المذكورين بتأويل كل واحد ، و على النسخة الثانية فاعل قال أبو داؤد [ وقال أبو داؤد : ولم يبلغنى أن أحداً كرها إلا عبادة بن نسى ] .

قلت : ويختلفه ما قال الترمذى في جامعه : وقد كره قوم من أهل العلم المحبوبة يوم الجمعة و الإمام يخطب و رخص في ذلك بعضهم منهم عبد الله بن عمر و غيره و به يقول أحد وإسحاق لا يربيان بالحبوبة و الإمام يخطب بأساً ، و قال الشوكافى في النيل (١) : و قد اختلف العلماء في كراهة الاحتباء يوم الجمعة فقال بالكرامة قوم من أهل العلم كما قال الترمذى ، منهم عبادة بن نسى المتقدم ، قال العراقى : و ورد عن مكحول عن عطا و الحسن أنهم كانوا يكرهون أن يتحبوا و الإمام يخطب يوم

(١) و يمكن الجمع بأن النهى محمول على المنهى عنه كالتى تجلب النوم أو تكشف

الجمعة رواه ابن أبي شيبة قال ولكتنه قد اختلف عن الثلاثة نقل عنهم القول بالكراءة و نقل عنهم عدمها و استدلوا بحديث الباب و ما ذكرناه في معناه و هي تقوى بعضها .

و ذهب أكثر العلماء قال العراقي إلى عدم الكراءة منهم من تقدم ذكره في رواية أبي داؤد و رواه ابن أبي شيبة عن سالم بن عبد الله و القاسم بن محمد و عطاء و ابن سيرين والحسن و عمرو بن دينار و أبي الزبير و عكرمة بن خالد المخزومي ، و رواه الترمذى عن ابن عمر و غيره قال و به يقول أحد وإسحاق و أجابوا عن أحاديث الباب أنها كلها ضعيفة و إن كان الترمذى قد حسن حديث معاذ بن أنس و سكت عنه أبو داؤد فان فيه من تقدم ذكره ، انتهى ، و قال الطحاوى في مشكل الآثار: باب بيان مشكل ما روى عن رسول الله ﷺ في الحجوة يوم الجمعة و الإمام يخطب ثم أخرج حديث معاذ بن أنس في النهى عن الحجوة ثم قال: وقد وجدنا عن جماعة من أصحاب النبي ﷺ أنهم كانوا يحتبون يوم الجمعة و الإمام يخطب ، ثم أخرج حديث ابن عمر أنه كان يحتب يوم الجمعة ، ثم أخرج حديث يعلى بن شداد بن أوس أنه رأى الصحابة محتبين بيت المقدس و معاوية يخطب ثم قال أبو جعفر و مثل هذا من نهى رسول الله ﷺ يبعد أن يتحقق على جماعتهم ففي استعمالهم ما قد روينا عنهم في هذه الآثار ما قد دل على أن معنى النهى الذي كان من رسول الله ﷺ في ذلك ليس هو الحجوة التي كانوا يفعلونها و الإمام يخطب لأنهم مأمورون على ما فعلوا كما أنهم مأمورون على ما رروا ، لما كان ذلك كذلك كان الأولى بنا أن نحملها على الحجوة المستأنفة في حال الخطبة لأنها مكرورة في الخطبة للاشتغال بغيرها و الاقبال على سواها و تكون الحجوة التي كانوا يفعلونها حجوة كانوا يستعملونها قبل الخطبة فيخطب الإمام و هم فيها حتى يفرغ منها و هم عليها و يكون ما نهاهم عنه رسول الله ﷺ سوى ذلك ما كانوا يستأنفونه و إمامهم يخطب فيكونون بذلك متشارقين عن الاقبال على ما أمروا بالاقبال عليه ، انتهى .

( باب الكلام و الامام يخطب ) حدثنا القعبي عن مالك عن ابن شهاب عن سعيد عن أبي هريرة أن رسول الله ﷺ قال إذا قلت أنت و الامام يخطب فقد لغوت .

[ باب الكلام و الامام يخطب ، حدثنا القعبي عن مالك عن ابن شهاب [ الهرى [ عن سعيد [ بن المسيب [ عن أبي هريرة أن رسول الله ﷺ قال إذا قلت ] أي لصاحبك كما في رواية البخاري والمراد منه المجلس المتكلم في المسجد عند الخطبة [ أنت ] (١) أمر من أنت ينضت إنساناً ، و قال في النهاي : نصت ينضت إذا سكت و أنت لفثان أي استمع يقال أنته و أنت له و ينشد :  
إذا قالت حذام فأنتوها

و يروى فصدقهما ، و في الحكم أن أنت أعلى و النسبة الاسم من الانصات ، و في الجامع : و الرجل ناصت و منصت ، و في الجمل و المغرب : الانصات السكوت للاسماع ، وأنشد الراغب في المجالسات : السمع للعين و الانصات للأذن ، و قد مر عن قريب بالاسماع للخطبة ، و قد ذكرنا هناك أن الاستماع هو الاصغاء و يعلم الفرق بين الاستماع و الانصات بما ذكرنا الآن فلذلك ذكر البخاري ترجمة الاستماع و ترجمة الانصات قاله العيني في شرح البخاري [ و الامام يخطب ] جملة حالة [ فقد لغوت ] قال العيني : اللغو و اللقان السقط و ما لا يعتد به من كلام و غيره و لا يحصل منه على فائدة و لا نفع اللغو في الأيمان لا والله بلى والله و قيل معناه الايثم و لغا في القول يلغو و يلغى لغوا و مفادة أخطأ ، و لغا يلغو لغوا تكلم ، ذكره ابن سيده في الجامع اللغو الباطل تقول لغيت ألغى لغا و لغا بمعنى و لغا الطائر يلغو لغوا إذا صوت ، و في التهذيب : لغوت اللغو و لغى و لغى

(١) وإذا لم يجز التكلم بالأمر بالمعروف فغيره بالأولى و به قال الجمهور واستثنى الشافعى في الجديد رد السلام والتشميم ، كذا في الورقانى والبسط فى الأوامر .

ثلاث لغات و اللغو كل مالا يجوز ، و قال الأخفش : اللغو الساقط من القول ، و قيل الميل عن الصواب ، و قال النضر بن شمبل : معنى لغوت خبت من الأجر ، و قيل بطلت فضيلة جمعتك و قيل صار جمعتك ظهراً ، و قيل تكلمت بما لا ينبغي ، انتهى قال الشوكاف ، فيه دليل على اختصاص النهى بحال الخطبة و رد على من أوجب الاصناف من خروج الامام و كذلك قوله « يوم الجمعة » ظاهره أن الاصناف في خطبة غير يوم الجمعة لا يجب .

قلت : وهذا إشارة إلى الرد على الخطبة حيث أنهم أوجبوا الاصناف بخروج الامام على قول أبي حنيفة - رحمة الله - قال في البدائع : فاما عند الاذان الأخير حين خرج الامام إلى الخطبة وبعد الفراغ من الخطبة حين أخذ المؤذن في الاقامة إلى أن يفرغ هل يكره ما يكره في حال الخطبة ؟ على قول أبي حنيفة يكره و على قولهما لا يكره الكلام و تكره الصلاة ، و احتججا بما روى في الحديث خروج الامام يقطع الصلاة و كلامه يقطع الكلام جعل قاطع الكلام هو الخطبة فلا يكره قبل وجودها و لأن النهى عن الكلام لوجوب استماع الخطبة وإنما يجب حالة الخطبة بخلاف الصلاة لأنها تمتد غالباً فينوت الاستماع و تكثرة الاقتراح ، و لأنبي حنيفة ما روى عن ابن مسعود و ابن عباس - رضي الله عنهم - موقوفاً عليهما و مرفوعاً إلى رسول الله عليه السلام أنه قال إذا خرج الامام فلا صلاة و لا كلام و روى عن النبي عليه السلام أنه قال : إذا كان يوم الجمعة وقفت الملائكة على أبواب المساجد يكتبون الناس الأول فال الأول فإذا خرج الامام طواوا الصحف وجاؤوا يستمعون الذكر فقد أخبر عن طي الصحف عند خروج الامام و إنما يطويون الصحف إذا طوى الناس الكلام لأنهم إذا تكلموا يكتبونه عليهم لقوله تعالى « ما يلتفظ من قول إلا لديه رقيب عتيد » و لأنه إذا خرج للخطبة كان مستعداً لها ، و المستند للشئ كالشارع فيه و لهذا الحق الاستعداد بالشرع في كراهة الصلاة فكذا في كراهة الكلام ، و إنما الحديث فليس فيه أن غير الكلام يقطع الكلام فكان تمسكاً بالسكتوت وأنه لا يصح ، انتهى، قال الزيلبي في نصب الرأية : الحديث الخامس قال عليه السلام إذا خرج الامام

حدثنا مسدد وأبو كامل قالا نا يزيد عن حبيب المعلم عن عمرو بن شعيب عن أبيه عن عبد الله بن عمرو عن النبي ﷺ قال يحضر الجمعة ثلاثة نفر رجل<sup>(١)</sup> حضرها يلغو<sup>(٢)</sup> و هو حظه منها ورجل حضرها يدعوه<sup>(٣)</sup> فهو رجل دعا الله عز و جل إن شاء أعطاهم الله وإن شاء منعهم ورجل

فلا صلاة ولا كلام ، وقلت : غريب مرفوعاً ، قال البيهقي : رفعه وهو فاحش إنما هو من كلام الزهرى ، انتهى ، ورواه مالك في الموطأ عن الزهرى قال خروجه يقطع الصلاة وكلمه يقطع الكلام وعن مالك رواه محمد بن الحسن في مؤطah وأخرج ابن أبي شيبة في مصنفه عن علي وابن عباس وابن عمر أنهم كانوا يكرهون الصلاة والكلام بعد خروج الإمام ، وأخرج عن عروة قال إذا قعد الإمام على المنبر فلا صلاة ، وهكذا قال الحافظ في الدرية ، و قال مولانا عبدالحفي في حاشيته على موطأ محمد في شرح قول الزهرى : خروجه يقطع الصلاة وكلمه يقطع الكلام ، قال أبو ععرو : هذا يدل على أن الأمر بالانصات وقطع الصلاة ليس برأى وأنه سنة احتاج بها ابن شهاب لأنه خبر عن علم عليه لا عن رأى اجتهده و أنه عمل مستفيض في زمن عمر و غيره قلت : و يؤيده ما رواه ابن أبي شيبة عن علي وابن عباس و ابن عمر من كراهة الكلام بعد خروج الإمام فانيا أمر لا يقال برأى بل لابد أن يكون مستنده من سنته

[ حدثنا مسدد وأبو كامل ] فضيل بن حسين [ قالا نا يزيد ] بن زريع

[ عن حبيب المعلم عن عمرو بن شعيب عن أبيه ] شعيب [ عن عبد الله بن عمرو عن النبي ﷺ قال يحضر الجمعة ثلاثة نفر ] و المراد به الأتواع [ رجل حضرها ] أي الجمعة [ يلغو ] أي يبعث و يتكلم بما لا يعنيه [ وهو ] أي اللغو [ حظه منها ] أي من الجمعة يعني ليس له نصيب من الصلاة والخطبة [ و رجل حضرها ] أي

(١) وفي نسخة : فرجل (٢) وفي نسخة : يلغو (٣) وفي نسخة : يدعوه فيها .

حضرها بانصات و سكوت ولم ينحط رقبة مسلم ولم يؤذ أحداً فهى كفارة إلى الجمعة التي تليها و زيادة ثلاثة أيام و ذلك بأن الله تعالى عز و جل يقول من جاء بالحسنة فله عشر أمثالها .

(باب استئذان الحديث للإمام<sup>(١)</sup>) حدثنا إبراهيم بن الحسن المصيصي نا حجاج نا<sup>(٢)</sup> ابن جرير أخبرني هشام بن عمروة عن عروة عن عائشة قالت قال النبي ﷺ إذا أحدث أحديكم

الجمعة [يدعو فهو رجل دعا الله عز وجل إن شاء أعطاه وإن شاء منعه] و الحال أن هذا النوع من الرجال حضر الخطبة فسكت فيها ولم يتكلم بما لا يعنيه ولكن اشتغل في الدعاء ، ولم يلتفت إلى الخطبة ، فهذا الدعاء حظه ، إن شاء الله أعطاه وإن شاء منعه وهو محروم من ثواب استماع الخطبة الذي هو متيقن [ورجل حضرها بانصات] أى استماع للخطبة [ و سكوت ] عن اللغو [ ولم ينحط رقبة مسلم ولم يؤذ أحداً ] ما يذمه آخر غير تحمل رقبة [ فهي ] أى الجمعة [ كفاره ] له [ إلى الجمعة التي تليها ] أى تلحقها [ و زيادة ثلاثة و ذلك بأن الله تعالى عز و جل يقول من جاء بالحسنة فله عشر أمثالها ] و هذا الحديث أيضاً يدل على وجوب ترك الكلام ولكن غير مقيد بحالة الخطبة ويمكن أن يقال إن المراد بالانصات الاستماع وليس الاستماع إلا في الخطبة فهذا يناسب هذا الحديث الباب .

[باب استئذان الحديث للإمام] هكذا في أكثر النسخ الموجودة للإمام باللام ، وفي النسخة المصرية و حاشية النسخة الخطبة و غيرها الإمام بد بن اللام وهو الأوجه فان الاستئذان متعدد بنفسه كما في قوله تعالى « حتى يستأذنوه » .

[ حدثنا إبراهيم بن الحسن المصيصي نا حجاج ] بن محمد [ نا ابن جرير أخبرني هشام بن عمروة عز عروة عن عائشة قالت قال النبي ﷺ إذا أحدث ] أى صار

(١) وفي نسخة : الإمام . (٢) وفي نسخة : قال نا

في صلاته فليأخذ بأنفه ثم لينصرف ، قال أبو داود :  
رواه حماد بن سلمة و أبوأسامة عن هشام <sup>(١)</sup> عن أبيه  
عن النبي ﷺ إذا دخل و الإمام يخطب لم يذكرها عائشة .

ذا حديث [ أحدثكم في صلاته فليأخذ بأنفه ثم لينصرف ] قال في مرقة الصعود : قال الخطابي : إنما أمره أن يأخذ بأنفه ليوجه القوم أن به رعافاً وفي هذا باب من الأخذ بالأدب في ستر العورة وإخفاء القبيح والتورية بما هو أحسن و ليس يدخل في باب الرياء والكذب وإنما هو من باب التجمل واستعمال الحياة وطلب السلامة من الناس ، فان قلت : هذا مخالف لقوله تعالى « و إذا كانوا معه على أمر جامع لم ينفعوا حتى يستأذنو » ، فان هذه الآية تدل على وجوب الاستئذان .

قلت : إن كان المراد بالأمر الجامع الأمر الذي يعم ضرره و نفعه وهو خطب جليل لابد للإمام من أرباب التجارب و الآراء ليستعين بتجاربهم كمقاتلة عدو أو تشاور في خطب منهم ففارقته أحد هم في هذه الحالة مما يشق على قابه فعل هذا لا يدخل الجماعة فيه ولا يحتاج فيه إلى الجواب ، و أما إذا كان المراد الأمر العام الشامل للجمعة و الأعياد و غيرها من طاعة الله فالجواب عنه أولاً أن الحديث ورد في حالة الصلوة و في الصلاة الاستئذان غير يمكن ظهار العذر بأخذ الأقواف قام مقام الاستئذان كأنه استئذان حكماً ، و ثانياً نزالت الآية في زمان رسول الله ﷺ تعرضاً للناقدين لأنهم كانوا يخرجون بغير الأذن في حالة الخطبة فينظرون يميناً و شماليًا فإذا لم يرهم أحد انسلوا و خرجوا و لم يصلوا و إن أبصرهم أحد ثبتو و صلوا خوفاً فلهم ما لم يبق منهم أحد و بقي المخلصون كأنه ارتفع حكمها عن الصلوة و الله تعالى أعلم .

[ قال أبو داود رواه حماد بن سلمة و أبوأسامة عن هشام عن أبيه عن النبي

(١) و في نسخة : هشام بن عروة .

( باب إذا دخل الرجل و الامام يخطب ) حدثنا سليمان بن حرب نا حماد عن عمرو و هو ابن دينار عن جابر أن رجلا جاء يوم الجمعة و النبي ﷺ يخطب فقال أصليت يا فلان قال لا قال قم فاركع .

[ مرسل ] إذا دخل والامام يخطب لم يذكرا عائشة [ هكذا في جميع النسخ الموجودة إلا في النسخة الكافورية فليس فيها إذا دخل والامام يخطب، وهو الصواب فإنه لا معنى لقوله « إذا دخل و الامام يخطب » ، والنبي أظن أن قوله « إذا دخل سهو من الكاتب و الصواب إذا أحدث و الامام يخطب و قد أخرج البهقى في سننه من طريق الفضل بن موسى عن هشام بن عروة عن أبيه عن عائشة - رضى الله عنها - أن رسول الله ﷺ قال إذا أحدث أحدكم و هو في الصلاة فيلضع يده على أنه ثم ينصرف، ثم قال البهقى : تابعه على وصله حجاج بن محمد عن ابن جريج عن هشام و رواه الثورى و شعبة و زائدة و ابن المبارك و شعيب بن إسحاق و عبيدة بن سليمان عن هشام بن عروة عن النبي ﷺ مرسل ، قال الشيخ : ورواه نعيم بن حماد عن الفضل بن موسى هكذا موصولا إلا أنه قال في متنه إذا أحدث أحدكم في صلاته فليأخذ على أنه و ليصرف فليتوضا ، انتهى ، قلت : و قد روى هذا الحديث عمر بن علي المقدمي و عمر بن قيس عند ابن ماجة عن هشام بن عروة عن أبيه عن عائشة عن النبي ﷺ موصولا .

[ باب إذا دخل الرجل [ أى المسجد ] و الامام يخطب ] هل يصلى أم لا . [ حدثنا سليمان بن حرب نا حماد [ بن زيد [ عن عمرو وهو ابن دينار عن جابر ] بن عبد الله [ أن رجلا (١) ] و هو سليمان الخطفاني كما سياق [ جاء [ أى المسجد ] و قيل النعمان بن نوفل كما في تلقيح فهو أهل الآخر .

حدثنا محمد بن حبوب و إسماعيل بن إبراهيم المعنى قالا  
نا حفص بن غياث عن الأعمش عن أبي سفيان عن جابر  
و عن أبي صالح عن أبي هريرة قالا جاء سليم الغطفاني  
ورسول الله ﷺ يخطب فقال له أصلحت شيئاً قال لا قال  
صل ركعتين تجوز فيها .

حدثنا أحمد بن حنبل نا محمد بن جعفر عن سعيد عن الوارد

[ يوم الجمعة والنبي ﷺ يخطب فقال أصلحت يافلان قال لا قال قم ( ١ ) فاركم ] .  
[ حدثنا محمد بن حبوب ] البناف بضم المؤندة و خفة النون أبو عبد الله  
البصرى و قد غلط بعضهم خلط ترجمة محمد بن الحسن الشيبانى و السبب فيه  
أن محمد بن الحسن ياتى بحوباً فوقع فى بعض الروايات حدثنا محمد بن الحسن فظن  
محمدأ لقب الحسن خلطه بهذا و الصواب التفرقة لأنهما من طبقتين و محمد بن الحسن  
بن هلال أكبر من هذا [ وإسماعيل بن إبراهيم ] الظاهر أنه ابن إبراهيم بن معمر  
بن الحسن المذلى أبو معمر التطبيقى بمفتوحة و كسر مهملة منسوب إلى قطبيعة محله  
يعقاد، المروى نزيل بغداد ثقة مأمون [ المعنى قال نا حفص بن غياث عن الأعمش  
عن أبي سفيان ] طلحة بن نافع [ عن جابر وعن أبي صالح ] عطف على قوله وعن  
أبي سفيان فالأعمش روى عن أبي سفيان عن جابر و عن أبي صالح [ عن أبي هريرة  
قالا جاء سليم ] بضم المهملة و فتح اللام مصغرأ [ الغطفانى ] بفتح العين المعجمة  
و اطأ المهملة [ ورسول الله ﷺ يخطب قال ] رسول الله ﷺ [ له ] أى سليمك  
[ أصلحت شيئاً قال لا قال صل ركعتين تجوز ] بصيغة الأمر [ فيها ] .

[ حدثنا أحمد بن حنبل نا محمد بن جعفر عن سعيد ] هو ابن أبي عروبة كذا

( ١ ) وهذا يمزلة النس على أنه جلس و الركعتان تسقطان عند الشافى بالجلوس  
وعند أحد كافى فين فى المأرب طول الجلوس .

أبي بشر عن طلحة أنه سمع جابر بن عبد الله يحدث أن  
سليكا جاء فذكر نحوه زاد ثم أقبل على الناس قال (١) إذا  
جاء أحدكم و الامام يخطب فليصل ركعتين يتجوز فيها .

ففي نسخة [عن الوليد] بن مسلم بن شهاب التميمي الغنوي [أبي بشر] البصري ثقة [عن طالحة]  
 بن نافع وهو أبو سفيان التقدم [أنه سمع جابر بن عبد الله يحدث أن سماها جاً فذكراً]  
 أى الوليد [نحوه] أى نحو ما ذكره الأعمش [زاد] أى الوليد [ثم أقبل]  
 رسول الله ﷺ [على الناس قال إذا جاء أحدهم والأمام يخطب فإ يصل ركتين  
 يتجرز] أى يخفف [فيها] قال النووي (٢) : و هذه الأحاديث كلها صريحة في  
 الدلالة لمذهب الشافعى وأحمد وإسحاق وفتنه المحدثين أنه إذا دخل الجامع يوم  
 الجمعة والأمام يخطب استحب له أن يصل ركتين تجية المسجد (٣) ويكره الجلوس  
 قبل أن يصل إليها وأنه يستحب أن يتجرز فيها لسماع بعدها الخطبة .

قلت : و في تحفة المحتاج شرح المنهاج : و يلزمـهـ أن يقتصر فيها على أقل  
مجزىـ على مقالـهـ جـمعـ، و قال الشافعـيـ رحـمـهـ اللهـ فـيـ الـأـمـ : و نـأـرـهـ أن يـخـفـفـهـماـ فـاـنـهـ روـيـ  
أنـ النـبـيـ عـلـيـهـ الـسـلـامـ أـمـرـ بـتـخـفـفـهـماـ وـ هـذـاـ يـشـيرـ إـلـىـ الـوـجـوبـ وـ قـدـ صـرـحـ بـالـوـجـوبـ فـيـ  
روـضـةـ الـمـهـاجـينـ فـيـسـنـ فـعـلـهـاـ وـ يـحـبـ دـعـمـ طـوـيلـهـاـ عـرـفـاـ وـ الـاقـصـارـ عـلـىـ الرـكـعـتـينـ،ـ ثـمـ  
قـالـ التـوـوـيـ : وـ حـكـيـ هـذـاـ المـذـهـبـ أـيـضاـ عـنـ الـحـسـنـ الـبـصـرـيـ وـ غـيـرـهـ مـنـ الـمـقـدـمـيـنـ ،ـ  
قـالـ القـاضـيـ ،ـ وـ قـالـ مـالـكـ وـ الـبـلـىـثـ وـ أـبـوـ حـنـيفـةـ وـ الـثـوـبـىـ وـ جـمـورـ السـافـ منـ  
الـصـحـابـةـ وـ التـابـعـيـنـ :ـ لـاـ يـصـلـهـماـ وـ هـوـ مـرـوـيـ عـنـ عـمـرـ وـ عـمـانـ وـ عـلـىـ رـضـىـ اللهـ عـنـهـمـ

(١) و في نسخة : ثم قال .

(٢) و هذا كلام التووى صريح في الاستحباب و حكى هذا الكلام في حاشية المشكاة عن الملعات ثقى فيه الوجوب و هو وهم .

(٣) و أجداد صاحب عارضة الأحوذى هذا البحث .

اتهى ، و قال الشوكاف : و حكاه العراقي عن محمد بن سيرين و شريح القاضي و النخعى و قتادة و الزهرى و رواه ابن أبي شيبة عن علی و ابن عمر و ابن عباس و ابن المسیب و مجاهد و عطاء بن أبي رباح وعروة بن الرویس ، قال النووی : و تأولوا هذه الأحادیث أنه كان عربانًا فأمره النبي ﷺ بالقيام ليراه الناس و تصدقوا عليه ، و هذا تأویل باطل يرده صریح قوله ﷺ ، إذا جاءكم يوم الجمعة و الامام ينخطب فليركع رکعتین و ليتجاوز فيها ، و هذا نص لا يتطرق إليه تأویل ولا أظن عالماً يبلغه هذا اللفظ صحيحاً فيخالفه ، قال العینی في شرح البخاری: قلت أصحابنا لم يأولوا الأحادیث المذکورة بهذا الذکر حتى يشنع عليهم هذا التشنب بل أجابوا بأجوبة غير هذا :

الأول أن النبي ﷺ أنسَت له حتى فرغ من صلاته و الدليل عليه ما رواه الدارقطنی في سنته من حديث عیید بن محمد بسندہ عن أنس و فيه وأنصَت عن الخطبة حتى فرغ من صلاته ، فان قلت قال الدارقطنی : أنسَدَ عیید بن محمد و وهم فيه ، قلت : ثم أخرجه عن أحمد بن حنبل و فيه قال قم فصل ثم انتظره حتى صلی قال وهذا المرسل هو الصواب ، قلت : المرسل حجة عندنا و يوید هذا ما أخرجه ابن أبي شيبة بسندہ عن محمد بن قیس أن النبي ﷺ حيث أمره أن يصلی رکعتین أمسك عن الخطبة حتى فرغ من رکعتیه ثم عاد إلى خطبته .

الجواب الثاني أن ذلك كان قبل شروعه ﷺ في الخطبة وقد بوب النسانی في سنته الکبری على حدیث سلیک قال «باب الصلاة قبل الخطبة» ثم أخرج عن أبي الزین عن جابر قال جاء سلیک الغطفانی و رسول الله ﷺ قاعد على المنبر فقعد سلیک قبل أن يصلی فقال له رسول ﷺ أركعت رکعتین قال لا قال قم فارکعهما .

الثالث أن ذلك كان منه قبل أن ينسخ الكلام في الصلاة ثم ملأنسخ في الصلاة نسخ في الخطبة لأنها شرط الصلاة أو شطرها ، و قال الطحاوی : و قد تواترت الروایات عن رسول الله ﷺ بأن من قال لصاحبه أنسَت و الامام ينخطب يوم الجمعة

فقد لنا فإذا كان قول الرجل لصاحبه و الامام يخطب أنصت لغواً كان قول الامام للرجل قم فصل لغواً أيضاً، ثبت بذلك أن الوقت الذي كان فيه من رسول الله ﷺ الأمر سليك بما أمره به إنما كان قبل النهي و كان الحكم فيه في ذلك بخلاف الحكم في الوقت الذي جعل مثل ذلك لغواً ، و قال ابن شهاب : خروج الامام يقطع الصلاة ، و قال شهابة بن أبي مالك : كان عمر - رضي الله تعالى عنه - إذا خرج للخطبة أنسنا ، و قال عياض : كان أبو بكر و عمر و عثمان يمنعون من الصلاة عند الخطبة ، و قال ابن العربي : الصلاة حين ذاك حرام من ثلاثة أوجه : الأول قوله تعالى « وإذا قرئ القرآن فاستمعوا له » فكيف يترك الفرض الذي شرع الامام فيه إذا دخل عليه ويشتغل بغير فرض ، الثاني صحي عنه ﷺ أنه قال إذا قلت لصاحبك أنت قد لغوت فإذا كان الأمر بالمعروف و النهي عن المكر الأصلان المفروضان الركنان (١) في المسألة يحرمان في حال الخطبة فالنفل أولى أن يحرم ، الثالث لو دخل و الامام في الصلاة لم يركع و الخطبة صلاة إذ يحرم فيها من الكلام و العمل ما يحرم في الصلاة ..

و أما حديث سليك فلا يتعارض على هذه الأصول من أربعة أوجه : الأول هو خبر واحد ، و الثاني يحتمل أنه كان في وقت كان الكلام مباحاً في الصلاة لأنما لا نعلم تاريه فكان مباحاً في الخطبة فلم يحرم في الخطبة الأمر بالمعروف والنهي عن المكر الذي هو أكد فرضية من الاستئاع فأولى أن يحرم وليس بفرض ، الثالث أن النبي ﷺ كلام سليكا ، و قال له قم فصل فلما كلمه و أمره سقط عنه فرض الاستئاع إذ لم يكن هناك قول في ذلك الوقت إلا مخاطبته له و سؤاله و أمره ، الرابع أن سليكا كان ذا بذلة فأراد رسول الله ﷺ أن يشهره ليري حاله و عند ابن بزيره كان سليك عرياناً فأراد النبي ﷺ أن يراه الناس وقد قيل إن ترك الركوع حالتين سنة ماضية و عمل مستفيض في زمن الخلفاء و عولوا أيضاً على حديث أبي سعيد

(١) كذا في العين ، و في العارضة : الزكيان في الملة و هو أوجه .

الخدرى - رضى الله عنه - يرفعه لا تصلوا و الامام يخطب و استدلوا بانكار عمر على عثمان في ترك الفسل ولم ينقل أنه أمره بالركعتين ولا نقل أنه صلامهما، وعلى تقدير التسليم لما يقول الشافعى فحديث سليم ليس فيه دليل له إذ مذهبة أن الركعتين سقطان بالجلوس ، وفي الباب : وروى على بن عاصم عن خالد الحذاء أن أبا هلابة جاء يوم الجمعة و الامام يخطب جلوس و لم يصل ، وعن عقبة بن عامر قال : الصلاة و الامام على المثبر معصية ، وفي كتاب الأسرار : لسا ما روی الشعبي عن ابن عمر عن النبي ﷺ أنه قال إذا صعد الامام المثبر فلا صلاة و لا كلام حتى يفرغ و الصحيح من الرواية إذا جاء أحدهم و الامام على المثبر فلا صلاة ولا كلام وقد تصدى بعضهم (أي الحافظ ابن حجر في شرح البخارى) لرد ما ذكر من الاحتياج في منع الصلاة و الامام يخطب يوم الجمعة فقال جميع ما ذكروه مردود ثم قال لأن الأصل عدم الخصوصية فلما نعم إذا لم يكن قرينة ، و هنا قرينة على الخصوصية و ذلك في حديث أبي سعيد الخدرى الذى رواه النسائي عنه يقول جاء رجل يوم الجمعة والنبي ﷺ يخطب بيته بذلة فقال له رسول الله ﷺ أصليت قال لا قال صل ركعتين و حد الناس على الصدقة قال فألقوا ثياباً فأعطاه منها ثوبين فلما كانت الجمعة الثانية جاء و رسول الله ﷺ يخطب ثبت الناس على الصدقة ، قال فأتي أحد ثوبيه فقال رسول الله ﷺ جاء هذا يوم الجمعة بيته بذلة فأمرت الناس بالصدقة فألقوا ثياباً فأمرت له منها ثوبين ثم جاء الآخر فأمرت الناس بالصدقة فأتي أحد هما فاتره و قال خذ ثوبك ، انتهى ، وكان مراده بأمره إيه بصلة ركعتين أن يراه الناس ليصدقوا عليه لأنه كان في ثوب خلق ، وقد قيل إنه كان عرياناً كما ذكرناه إذ لو كان مراده إقامة السنة بهذه الصلاة لما قال في حديث أبي هريرة عن النبي ﷺ إذا قلت لصاحبك أنت و الامام يخطب فقد لغوت و هو حديث بجمع على صحته من غير خلاف لأحد فيه حتى كاد أن يكون متواتراً فإذا منه من الأمر بالمعروف الذى هو فرض في هذه الحالة فنفعه من إقامة السنة أو الاستجواب بالطريق الأولى حيثنى

قول هذا القائل فدل على أن قصد التصديق عليه جزء علة لا علة كاملة غير موجه لأنه علة كاملة ، و قال أيضاً : و أما إطلاق من أطلق أن التحية نفوت بالجلوس فقد حكى النروي في شرح مسلم عن الحفظيين أن ذلك في حق العائد العالم ، أما الجاهل أو الناس فلا .

قلت : هذا حكم بالاحتمال والاحتمال إذا كان غير ناشئ عن دليل فهو لغو لا يعتد به ، و قال أيضاً في قوله : إنه عَلَيْهِمُ الْمُنَاسِبَةُ لما خاطب سليمان سكت عن خطبه حتى فرغ سليمان من صلاته رواه الدارقطني بما حاصله أنه مرسلاً و المرسل حجة عندهم ، و قال أيضاً فيما قاله ابن العربي من أنه عَلَيْهِمُ الْمُنَاسِبَةُ لما تشاغل بمخاطبة سليمان سقط فرض الاستماع عنه إذ لم يكن منه حينئذ خطبة لأجل تلك المخاطبة وادعى أنه أقوى الأجرة قال هو من أضعف الأجرة لأن المخاطبة لما انتقضت رجع عَلَيْهِمُ الْمُنَاسِبَةَ إلى خطبه و تشاغل سليمان بامتثال ما أمر به من الصلاة فصح أنه صلى في حال الخطبة .

قلت : يرد ما قاله من قوله هذا ما في حديث أنس الذي رواه الدارقطني الذي ذكرنا عنه أنه قال : و الصواب أنه مرسلاً و فيه : و أرسل أى النبي عَلَيْهِمُ الْمُنَاسِبَةُ عن الخطبة حتى فرغ من صلاته يعني سليمان فكيف يقول هذا القائل فصح أنه صلى في حال الخطبة و العجب منه أنه يصحح الكلام الساقط ، و قال أيضاً : قبل كانت هذه القضية قبل شروعه عَلَيْهِمُ الْمُنَاسِبَةَ في الخطبة و يدل عليه قوله في رواية الليث عند مسلم و النبي عَلَيْهِمُ الْمُنَاسِبَةُ قاعد عند المنبر و أجيب بأن القعود على المنبر لا يختص بالابتداء بل يتحمل أن يكون بين الخطبيتين أيضاً ، قلت : الأصل ابتداء قعوده و قعوده بين الخطبيتين محتمل فلا يحكم به على الأصل على أن أمره عَلَيْهِمُ الْمُنَاسِبَةَ إياه بأن يصل إلى ركتين و سؤاله إياه هل صليت و أمره للناس بالصلة يضيق عن القعود بين الخطبيتين لأن زمن القعود لا يطول ، و قال هذا القائل أيضاً : و يتحمل أيضاً أن يكون الرواوى تهور في قوله « قاعد » .

قلت : هذا ترويج لكلامه و نسبة الرواوى إلى ارتكاب الجائز من عدم الحاجة

و قال : أيضاً قبل كانت هذه القضية قبل تحريم الكلام في الصلاة ، ثم رد به قوله أن سليكاً متأخر الاسلام جداً و تحريم الكلام متقدم جداً ، فكيف يدعى نسخ المتأخر بالتقدم مع أن النسخ لا يثبت بالاحتمال .

قلت : لم يقل أحد أن قضية سليك كان قبل تحريم الكلام في الصلاة ، وإنما قال هذا القائل إن قضية سليك كانت في حالة إباحة الأفعال في الخطبة قبل أن ينهى عنها ألا يرى أن في حديث أبي سعيد الخدري فأفأ الناس ثيابهم و قد أجمع المسلمون أن نزع الرجل ثوبه و الامام يخطب مكروره و كذلك مس الحصا و قول الرجل لصاحبه أنت كل ذلك مكروره ، فدل ذلك أن ما أمر به عليه السلام وما أمر به الناس بالصدقة عليه كان في حال إباحة الأفعال في الخطبة و لما أمر عليه السلام بالانصات عند الخطبة و جعل حكم الخطبة حكم الصلاة و جعل الكلام فيها لغواً كما كان جعله لغواً في الصلاة ثبت بذلك أن الصلاة فيها مكرورة ، فهذا وجه قول القائل بالنسخ ، ومبني كلامه هذا على هذا الوجه لا على تحريم الكلام في الصلاة ، وقال هذا القائل أيضاً ، قيل : اتفقوا على أن منع الصلاة في الأوقات المكرورة يستوي فيه من كان داخل المسجد أو خارجه ، وقد اتفقوا على أن من كان داخل المسجد يمتنع عليه التخلف حال الخطبة ، فيكون الآتي كذلك ، قاله الطحاوى : و تعقب بأنه قياس في مقابلة النص فهو فاسد ، قلت : لم بين الطحاوى كلامه ابتداء على القياس حتى يكون ما قاله قياساً في مقابلة النص ، و تحرير كلام الطحاوى أنه روى أحاديث عن سليمان وأبي سعيد الخدري و أبي هريرة و عبد الله بن عمرو بن العاص و أوس بن أوس رضى الله تعالى عنهم كلها تأمر بالانصات إذا خطب الامام ، فدل كلها أن موضع كلام الامام ليس بموضع للصلاوة ، فالنظر على ذلك يستوى الداخل و الآتي ، ومع هذا الذى قاله الطحاوى وافقه عليه الماوردي وغيره من الشافعية ، وقال هذا (١) القائل

(١) وأجب عنه وعما ورد في معناه أنها لما كانت تحجة المسجد سنته تركت في هذه الموضع بياناً للجواز أو لصلاحية أخرى كما همنا للجزء مثلاً ، كذا أورد بعض الطلبة .

أيضاً قيل اتفقوا على أن الداخل و الامام في الصلاة تسقط عنه التعبية ، و لا شك أن الخطبة صلاة فتسقط عنه فيها أيضاً ، و تعقب بأن الخطبة ليست صلاة من كل وجه ، و الداخل في حال الخطبة مأمور بشغل البقعة بالصلاحة قبل جلوسه بخلاف الداخل في حال الصلاة فان إتيانه بالصلاحة التي أقيمت يحصل المقصود .

قلت : هذا القائل لم يدع أن الخطبة صلاة من كل وجه حتى يرد عليه ما ذكره من التعقب ، بل قال : هي صلاة من حيث إن الصلاة تصرت ل مكانها فن حيث هذا الوجه يستوي الداخل و الآلق ، و يؤيد هذا حديث أبي الزاهري عن عبد الله بن بشير قال : كنت جالساً إلى جنبه يوم الجمعة بشاء رجل يتخطى رقاب الناس يوم الجمعة فقال له رسول الله ﷺ : إجلس فقد آذيت و آذت ، ألا ترى أنه ﷺ أمره بالجلوس ولم يأمره بالصلاحة فهذا خلاف حديث سليم فافهم ، وقال هذا القائل أيضاً قيل اتفقوا على سقوط التعبية عن الامام مع كونه يجلس على المنبر مع أن له ابتداء الكلام في الخطبة دون المأمور ، فيكون ترك المأمور التعبية بطريق الأولى و تعقب بأنه أيضاً قياس في مقابلة النص فهو فاسد .

قلت : إنما يكون القياس في مقابلة النص فاسداً إذا كان ذلك النص سالماً عن المعارض ، ولم يسلم سليم عن أمور ذكرناها ، وروى أيضاً عن جماعة من الصحابة و التابعين رضي الله تعالى عنهم منع الصلاة للداخل و الامام يخطب ، أما الصحابة فهم عقبة بن عامر الجوني و ثعلبة بن أبي مالك القرطبي و عبد الله بن صفوان بن أمية المالكي و عبد الله بن عمر و عبد الله بن عباس ، أما أمير عقبة فأخرججه الطحاوی عنه أنه قال الصلاة و الامام على المنبر معصية فان قال في إسناده عبد الله بن همزة وفيه مقال ، قلت : وثقة أحد وكتني به ذلك ، و أما أمير ثعلبة بن أبي مالك فأخرججه الطحاوی بأسناد صحيح أن جلوس الامام على المنبر يقطع الصلاة ، وأخرج ابن أبي شيبة في مصنفه بسنده عن ثعلبة بن أبي مالك القرطبي قال : أدركتم عمر و عثمان رضي الله عنهما ، فكان الامام إذا خرج تركنا الصلاة فإذا تكلم تركنا الكلام ، و أما

أثر عبد الله بن صفوان فأخرجه الطحاوی أيضاً بساند صحيح عن هشام بن عروة قال رأيت عبد الله بن صفوان بن أمية دخل المسجد يوم الجمعة و عبد الله بن الزیر يخطب على المنبر و عليه إزار و رداء و نعلان و هو معمم بعامة فاستسلم الرکن ثم قال : السلام عليکم و رحمة الله و برکاته ، ثم جلس ولم يركع ، وأما أثر عبد الله بن عز و عبد الله بن عباس رضي الله عنهم فأخرجه الطحاوی أيضاً عن عطاء قال : كان ابن عمر و ابن عباس يكرهان الكلام و الصلاة إذا خرج الامام يوم الجمعة ، و أما التابعون فهم الشعبي و الزهری و أبو قلابة و مجاهد ، فأثر الشعبي أخرجه الطحاوی بساند صحيح عنه عن شریح أنه إذا جاء و خرج الامام لم يصل ، و أثر الزهری أخرجه الطحاوی أيضاً بساند صحيح عنه في الرجل يدخل المسجد يوم الجمعة و الامام يخطب قال : يجلس و لا يسبح ، و أثر علقمة فأخرجه الطحاوی أيضاً بساند صحيح عن ابراهيم قال : لعلقة أتكلم والامام يخطب ، أو قد خرج الامام قال لا، الخ ، وأثر أبي قلابة أخرجه الطحاوی أيضاً بساند صحيح عنه أنه جاء يوم الجمعة و الامام يخطب يجلس ولم يصل ، و أثر مجاهد أخرجه الطحاوی أيضاً بساند صحيح عنه ، كره أن يصل والامام يخطب ، وأخرجه ابن أبي شيبة أيضاً فهؤلاء ، السادات من الصحابة و التابعين الكبار لم يعمل أحد منهم بما في حديث سليم و لو علوا أنه يعمل به لما تركوه خفيفاً بطل اعترافه هذا المعارض ، فان قلت روى الجماعة من حديث أبي قتادة السلمي أن رسول الله ﷺ قال : إذا دخل أحدكم المسجد فليركع ركعتين قبل أن يجلس عام يتناول كل داخل في المسجد سواء كان يوم الجمعة و الامام يخطب أو غيره .

قلت : هذا على من دخل المسجد في حال تحل فيه الصلاة لا مطلقاً الا يرى أن من دخل المسجد عند طلوع الشمس و عند غروبها أو قيامها في كبد السهر لا يصل في هذه الأوقات للتهي الوارد فيه فـ~~ذلك~~ لا يصل و الامام يخطب يوم الجمعة لورود وجوب الانصات فيه و الصلاة حينئذ مما يدخل بالانصات ، قلت : هذا

الجواب الذى ذكره العلامة العينى رحمه الله تعالى عن الاستدلال بحديث أبي قتادة السلى لعله يكفى عنه ، ولكن الحديث الذى أخرجه البخارى وأبو داود من حديث جابر بن عبد الله رضى الله عنه قال قال رسول الله ﷺ وهو يخطب إذا جاء أحدكم و الامام يخطب أو قد خرج فليصل ركعتين ، وهذا لفظ البخارى ، و أما لفظ أبي داود زاد ثم أقبل على الناس قال إذا جاء أحدكم و الامام يخطب أو قد خرج فليصل ركعتين يتجاوز فيها ، فهذا الجواب الذى ذكره العلامة العينى لا يتمشى في هذا الحديث ، و كان ينبغي له أن يذكر هذا الحديث ثم يجيب عنه ، و الجواب عنه عندي أن هذا الحديث مبيع للصلة ، و حدث الانصات محروم لما فاجتمع المبيع والمحرم فترجم ، وهذا الحديث عخالف للشافعية أيضاً فانهم فرقوا بين الداخل في أول الخطبة و آخرها و قالوا إذا جاء أحد و الامام في آخر الخطبة بحيث لو اشتغل بالصلة و خاف أن يفوت عنه تكبير التحرية لا يصلى كاف الأفاع ، و هذا الحديث بعمومه يقتضى أنه إذا جاء أحد و الامام في الخطبة سواه كان في أوله و آخره يصلى الركعتين ، ثم قال العلامة العينى وقال (أى الحافظ) أيضاً : قيل لا نسلم أن المراد بالركعتين المأمور بهما تحيبة المسجد بل يحتمل أن تكون صلاة فائنة كالصبح مثلاً ، ثم قال و قد تولى رده ابن حبان في صحيحه ، فقال : لو كان كذلك لم يتذكر أمره له بذلك مرة بعد أخرى .

قلت : هذا القائل نقل عن ابن المنير ما يقوى القول المذكور حيث قال لعله عليه كان كشف له عن ذلك وإنما استفهمه ملاحظة له في الخطاب ، قال : و لو كان المراد بالصلاة التحية لم يتحقق إلى استفهماته لأنه قد رأه لما قد دخل و هذه تقوية جيدة بانضاف ، وما نقله عن ابن حبان ليس بشئ لأن تكراره يدل على أن الذى أمره به من الصلاة الفائنة لأن التكرار لا يحسن في غير الواجب ، و من جملة ما قال هذا القائل و قد نقل حديث أبي سعيد الخدري أنه دخل ، و المراد أن يخطب فصل الركعتين ، فأراد حرس مروان أن يمنعه فأبي حتى صلامها ، ثم قال

ما كتب لأدعهمها بعد أن سمعت رسول الله ﷺ يأمر بها ، انتهى . ولم يثبت عن أحد من الصحابة ما يخالف ذلك ، و نقل أيضاً عن شارح الترمذى أنه قال : كل من قلل عنه منع الصلاة و الإمام يخطب محول على من كان داخل المسجد لأنه لم يقع عن أحد منهم التصرّف بمنع التحية ، انتهى .

قلت : قد ذكرنا أن الطحاوی روى عن عقبة بن عامر الصلاة و الإمام على المنبر معصية ، وكيف يقول هذا القائل و لم يثبت عن أحد من الصحابة ما يخالف ذلك و أى مخالفة تكون أقوى من هذا حيث جعل الصلاة و الإمام على المنبر معصية ، وكيف يقول شارح الترمذى لم يقع عن أحد منهم التصرّف بمنع التحية وأى تصرّف يكون أقوى من قول عقبة حيث أطلق على فعل هذه الصلاة معصية فلو كان قال يكره أو لا يفعل لكان منعاً صريحاً فضلاً أنه قال معصية ، و فعل المعصية حرام و إنما أطلق عليه المعصية لأنها في هذا الوقت تخلي بالانصات المأمور به فيكون ب فعلها تاركاً الامر و تارك الأمر يسمى عاصياً و فعله يسمى معصية ، وفي الحقيقة هذا الإطلاق مبالغة ، فان قلت في سند أثر عقبة عبد الله بن هبعة ، قلت : ماله وقد قال أحد من كان مثل ابن هبعة في كثرة حديثه و ضبطه وإيقانه ، و حدث عنه أحد كثيراً ، و قال ابن وهب : حدثني الصادق البار و آله عبد الله بن هبعة ، وقال : أحد بن صالح : كان ابن هبعة صحيح الكتاب طلاباً للعلم ، و قال هذا القائل أيضاً : و أما ما رواه الطحاوی عن عبد الله بن صفوان أنه دخل المسجد و ابن الزبير يخطب فاستلم الركن ثم سلم عليه ثم جلس ، و عبد الله بن صفوان و عبد الله بن الزبير حمایان صغیران ، فقد استدل به الطحاوی ، فقال : لما لم يذكر ابن الزبير على ابن صفوان و لا من حضرها من الصحابة ترك التحية ، فدل على حسنة ما قلناه و تعقب بأن تركهم الكبير لا يدل على تحريمها (٣) بل يدل على عدم وجوبها ولم يقل به مخالفتهم ، قلت : هذا التعميّب متعقب لأنه ما أدعى تحريمها حتى يرد ما

استدل به الطحاوى ، و لم يقل هو و لا غيره بالحرمة و إنما دعواهم أن الداخل ينبغي أن يجلس و لا يصلى شيئاً ، و الحال أن الامام يخطب و هو الذى ذهب إليه الجمهور من الصحابة و التابعين .

قلت : و هذا الذى قاله العلامة العينى ظاهره مختلف لما في كتب الحنفية فائهم صرحوا بالكرامة المطلقة ، وهو مرادف للحرمة ، وبعضهم صرحو بالحرمة ، قال في البدائع : و أما محظورات الخطبة فيها أنه يكره الكلام حالة الخطبة ، وكذا قراءة القرآن و كذا الصلاة ، ثم قال : و كذا ما شغل عن سماع الخطبة من التسبيح و التسليم و الكتابة و نحوهما بل يجب عليه أن يستمع و يسكت ، و قال في المبسوط : الامام إذا خرج نtroوجه يقطع الصلاة حتى يكره افتتاحها بعد خروج الامام ، ثم قال : و لأن الاستماع واجب والصلاحة تشغله عنه ولا يجوز الاشتغال بالطوع وترك الواجب ، انتهى .

وقال في الدر المختار : إذا خرج الامام من الحجرة إن كان وإلا فقيامه للصعود فلا صلاة و لا كلام إلى تمامها ، قال الثاني : قوله فلا صلاة مثل السنة و تحيية المسجد « بصر » ، قال عشيه الرملى : أى فلا صلاة جائزة ، و تقدم في شرح قوله و منع عن الصلاة و سجدة التلاوة ، الخ . أن صلاة النفل صححة ، مكرورة حتى يجب قضاوته إذا قطعه و يجب قطعه و قضاوه في غير وقت مكروه في ظاهر الرواية ولو أنه خرج من عده ما لزمه بالشرع ، فالمراد الحرمة لعدم الانقاد ، انتهى . ثم قال العلامة العينى : وقال هذا القائل أيضاً : هذه الأوجوبية التي قدمناها تدفع من أصلها بعموم قوله مثلك في حديث أبي قتادة إذا دخل أحدكم المسجد فلا يجلس حتى يصل ركتين ، قلت : قد أجبنا عن هذا بأنه عام مخصوص ، و قال النووي : هذا نص لا يتطرق إلية التأويل و أظن عالماً يلنه هذا اللفظ و يعتقده صحيحاً فيخالفه ، قلت فرق بين التأويل و التخصيص و لم يقل أحد من المانعين عن الصلاة و الامام يخطب أنه مؤول بل قالوا إنه مخصوص .

(باب تخطى رقاب الناس يوم الجمعة) حدثنا هارون بن معروف نا بشر بن السرى نا معاوية بن صالح عن أبي الزاهرية قال : كنا مع عبد الله بن بسر صاحب النبي ﷺ يوم الجمعة فجاء رجل ينتحطى رقاب الناس فقال عبد الله بن بسر : جاء رجل ينتحطى رقاب الناس يوم الجمعة والنبي

[ باب تخطى (١) رقاب الناس يوم الجمعة ، حدثنا هارون بن معروف نا بشر بن السرى ] بفتح مهملة و كسر راء خفيفة و شدة مثابة ثحت ، أبو عمرو الأفوه يمفوحة فساكنة وفتح واو ، قال في القاموس : الفوه حركة سعة الفم أو أن تخرج الأسنان من الشفتين مع طولها وهو الأفوه ، قال البخاري كان صاحب مواعظ يتكلم فسوى أفوه البصري سكن مكده ، ثقة متقن طعن فيه برأى جهم ثم اعتذر وتاب [ نا معاوية بن صالح عن أبي الزاهرية ] حذير بن كريب [ قال : كنا مع عبد الله بن بسر ] بضم المثلثة و سكون المهملة ابن أبي بسر المازفي القيسي أبو بسر ، ويقال أبو صفوان له و لأبيه أبي بسر صحبة و هو صحابي صغير مات سنة ٨٨ بالشام وهو آخر من مات بالشام من الصحابة [ صاحب النبي ﷺ يوم الجمعة ، جاء رجل لم يعرف [ ينتحطى رقاب الناس ] يتجاوزهم ، قال في القاموس : تخطى الناس وانقطعهم ركبهم وجاوزهم .

قال الشوكافى في النيل : قد فرق النوى بين التخطى و التفرق بين الاثنين و جعل ابن قدامة في المعنى التخطى هو التفرق ، قال العراقى : والظاهر الأول لأن التفرق هو الجلوس بينهما وإن لم ينتحط [ فقال عبد الله بن بسر : جاء رجل لم يعرف [ ينتحطى رقاب الناس يوم الجمعة والنبي ﷺ ينتحطى ، فقال له النبي ﷺ (١) فيه ثلاثة مسائل خلافية ، حكم التخطى ، وقيد الجمعة ، والكرامة تحريرية أو نفيهية ، كذا في الأوجز .

## يُنْهَى يخطب فقال له النبي ﷺ : إِجْلِسْ فَقْدَ آذِيتْ .

جلس (١) أى لا تجاوزهم ولا تختلط رقامهم [فقد آذيت] أى الناس أو إباه، و في رواية ابن ماجة و آتى بهمزة ممدودة أى أبطأه و تأخرت .

قال الشوكافى : و أحاديث الباب تدل على كراهة التخلى يوم الجمعة ، و ظاهر التقيد يوم الجمعة أن الكراهة مختصة ، و يحتمل أن يكون التقيد خرج عزف الغالب لاختصاص الجمعة بكثرة الناس بخلاف سائر الصلوات ، فلا يختص ذلك ب الجمعة بل يكون حكم سائر الصلوات حكمها ، و يؤيد ذلك التعليل بالآذية ، و ظاهر هذا التعليل أن ذلك يجري في مجالس العلم وغيرها ، وقد اختلف أهل العلم في حكم التخلص يوم الجمعة ، فقال الترمذى حاكى عن أهل العلم أنهم كرموا تخلي الرقام ، و شدوا في ذلك ، و حكى أبو حامد في تعليقه عن الشافعى التصریع بالترحیم .

و قال النووي في زوائد الروضة : إن المختار تخليه للأحاديث الصحيحة واقتصر أصحاب أحد على الكراهة فقط ، وروى العراقي عن كعب الأjabar أنه قال لأن أدع الجمعة أحب إلى من أن تخلي الرقام ، و قال ابن السيب : لأن أصل الجمعة بالحرمة أحب إلى من التخلص ، وروى عن أبي هريرة نحوه ، و لا بضم عنه ، قال العراقى : وقد استثنى من التحریم أو الكراهة الامام أو من كان بين يديه فرجة لا يصل إليها إلا بالتخلي و هكذا أطلق النووي في الروضة و قيد ذلك في شرح المذهب فقال : إذا لم يجد طریقاً إلى المترأ أو المحراب إلا بالتخلي لم يكره ، لأنه ضرورة وروى نحو ذلك عن الشافعى ، وحديث عقبة بن الحارث وهو أن رسول الله ﷺ كان مسرعاً فتخلي رقام الناس إلى بعض حجر نسائه يدل على جواز التخلص للحاجة في غير الجمعة ، فمن خصم الكراهة بصلة الجمعة فلا معارضة ينهى وينبئ أحاديث الباب عنده ومن عمم الكراهة لوجود العلة المذكورة في الجمعة وغيرها فهو محتاج إلى الاعتذار عنه ، وقد خص الكراهة بعضهم بغیر من يترك الناس

(١) ولم يأمره بالصلة ، فيه حجة لنا كما تقدم .

( باب الرجل ينعش و الامام يخطب ) حدثنا هناد بن السري عن عبادة عن ابن إسحاق عن نافع عن ابن عمر

بمروره و يسرم ذلك ، ولا يتأذون لزوال علة الشرامة التي هي التأذى ٠

وأما حكم التخطى عند الحنفية فقال الطحاوى في شرح مراتق الفلاح : قال الحلبى : ويشفى أن يقيد النهى عن التخطى بما إذا وجد بدأً أما إذا لم يوجد بدأً بأن لم تكن في الوراء موضع و في المقدم موضع فله أن يتخطى إليه للضرورة ، وفي الخلاصة : إذا دخل الرجل الجامع و هو ملآن إن كان تخطيه يؤذى الناس لم يتخطى و إن كان لا يؤذى أحداً بأن لا يطأ ثواباً و لا جسدًا فلا بأس أن يتخطى ويدنو من الامام ، و روى الفقيه أبو جعفر عن أصحابنا أنه لا بأس بالتخطى ما لم يخرج الامام أو يؤذ أحداً ، انتهى ٠

وحاله أن التخطى جائز بشرطين ، عدم الإيذاء ، وعدم خروج الامام ، لأن الإيذاء حرام ، و التخطى عمل و هو بعد خروج الامام حرام ، فلا يرتكبه لفضيلة الدنو من الامام بل يستقر في موضعه من المسجد و ما ذكر في البحر وغيره من أن من وجد فرجة في المقدم له أن يخرب الشان لأنه لا حرمة لهم لتفصيرهم ، يحمل على الضرورة أو على عدم الإيذاء ، أو على الاستدراك قبل خروج الامام جماً بين الروايات ، انتهى ٠

[ باب الرجل (١) ينعش و الامام يخطب ، حدثنا هناد بن السري عن عبادة [ بن سليمان الكلبى أبو محمد الكوفى يقال اسمه عبد الرحمن بن سليمان ، قال صالح بن أبى عبيدة ثقة و زيادة مع صلاح فى بدنها ، وكان شديد الفقر ، و وقه ابن معين و العجل و ابن شاهين و الدار قطى ٠

قلت : وقد تقدم فى الحديث الخامس من باب ما روى أن المستحاضة تغسل

قال : سمعت رسول الله ﷺ يقول : إذا نعس أحديكم وهو في المسجد فليتحول من مجلسه ذلك إلى غيره .  
 ( باب الامام يتكلم بعد ما ينزل من المنبر ) حدثنا مسلم بن إبراهيم عن جرير وهو ابن حازم لا أدرى كيف قاله

لكل صلاة ذكر عبدة هذا فوقع الوهم (١) والغلط في ترجمته فكتب أنه مروي نزل المصيصة و هو غلط و المروي هو آخر أستاذ أبي داود [ عن ابن إسحاق ] محمد بن إسحاق بن يسار [ عن نافع عن ابن عمر قال : سمعت رسول الله ﷺ يقول : إذا نعس أحديكم ] الناس الوسن و أول اليوم هو من باب نصر و هي ريح لطيفة تأتي من قبل الدماغ تغطي على العين ولا تصل إلى القلب فإذا وصلته كان نوماً [ بجمع ] [ و هو في المسجد ] أي يوم الجمعة كما في رواية الترمذى [ فليتحول من مجلسه ذلك إلى غيره ] أخرجه الترمذى من طريق محمد بن إسحاق عن نافع عن ابن عمر ، ولفظه قال : إذا نعس أحديكم يوم الجمعة فليتحول عن مجلسه ذلك ، وبزيادة لفظ يوم الجمعة ظهر مطابقة الحديث بالباب فإنه بعمومه يعم وقت الخطبة ، و لكن لما كان العمل عند الخطبة منها عنه فلا يدخل وقت الخطبة في عمومه ، ويكون التحول في حالة الخطبة مثواباً ، واعلم مذهب أبي داود جواز التحول عند الخطبة أيضاً ، وهذا زاد في ترجمة الباب قوله و الامام يخطب .

[ باب الامام (٢) يتكلم بعد ما ينزل من المنبر ] أي بين الصلاة والخطبة .  
 [ حدثنا مسلم بن إبراهيم عن جرير وهو ابن حازم ] قوله و هو ابن حازم من (١) و لا يذهب عليك أنه صحيح في الطبع الثاني ، وما قاله الشيخ من الوهم كان في الطبع الأول .

(٢) بسط الكلام عليه في عارضة الأحوذى وبين وجه تبوينهم بهذا الباب من أنه وردت الروايات بالفضل في الانصات حتى يفرغ الامام ، و رجح من عند نفسه عدم التكلم .

مسلم أولاً<sup>(١)</sup> عن ثابت عن انس قال : رأيت رسول الله صلی اللہ علیہ وسَلَّمَ ينزل من المنبر ، فيعرض له الرجل في الحاجة فيقوم معه حتى يقضى حاجته ثم يقوم فيصل ، قال أبو داود : والحديث ليس بمعلوم عن ثابت وهو مما تفرد

كلام أبي داود المؤلف فإنه لما تردد فيه كما يأتى في الكلام الآتى ، زاد هذا الفظ من عند نفسه [ لا أدري كيف قاله مسلم أولاً ] قال في فتح الودود : ضمير قاله لقوله وهو ابن حازم و قوله أولاً بسكون الواو عاطفة و لا نافية ، و الظاهر<sup>(٣)</sup> أن يقال لا أدري أقاله مسلم أولاً كيف قاله كما لا يخفى .

و أما هذا الكلام فالظاهر المقدر كيف الأمر ثم يجعل قاله إلى آخره بتقدير هزة الاستفهام نفسير الجملة كيف الأمر ، وبعدهم ضبطوا أولاً بشد الواو كأن المعنى لا أدري كيف قاله مسلم أولاً ما حدثني به ، وهذا بعيد [ عن ثابت عن أنس قال : رأيت رسول الله صلی اللہ علیہ وسَلَّمَ ينزل من المنبر ] أي بعد الفراغ من الخطبة فيعرض له الرجل في الحاجة [ أي حاجته ] فيقوم معه حتى يقضى حاجته ثم يقوم ] أمام الناس في المحراب [ فيصل ] أي صلاة الجمعة بالناس [ قال أبو داود : والحديث ليس بمعلوم عن ثابت وهو ] أي هذا الحديث [ مما تفرد به جرير بن حازم ] عن ثابت ، وأصرح من ذلك ما قال الترمذى فيه بعد تخرجه ، قال أبو عيسى هذا حديث لا نعرف إلا من حديث جرير سمعت محمدآ يقول : وم جرير في هذا

(١) وفي نسخة : ألم لا . (٢) وفي نسخة : النبي صلی اللہ علیہ وسَلَّمَ .

(٣) و يحتمل عندي أن يكون المعنى كيف ذكر مسلم نسبة بالاسم أو اللقب أو الكنية أو غير ذلك ، أو لم يذكر النسب أصلاً ، وعلى هذا الاحتمال يكون عطف الجملة الاسمية على الاستفهامية ، و ذكر صاحب المثل احتىلاً أن كيف يعني هزة الاستفهام .

بـه جرير بن حازم .

( بـاب من أدرك من الجمعة ركعة ) حدثنا القعنبي عن <sup>(١)</sup>  
مالك عن ابن شهاب عن أبي سلمة عن أبي هريرة قال :  
قال رسول الله ﷺ : مـن أدرك ركعة من الصلاة فقد  
أدرك الصلاة .

ال الحديث ، و الصحيح ما روـي عن ثابت عن أنس قال : أقيمت الصلاة فأخذ رجل  
يد النبي ﷺ فـا ذـال يـكلـمـه حتى نـعـسـ بعضـ الـقـوـمـ قالـ مـحـمـدـ : وـ الـمـدـيـثـ هوـ هـذـاـ  
وـ جـرـيرـ بـنـ حـازـمـ رـبـماـ يـهـمـ فـيـ الشـفـقـ وـ هـوـ صـدـوقـ ، قـالـ مـحـمـدـ : وـ هـمـ جـرـيرـ بـنـ حـازـمـ  
فـيـ حـدـيـثـ ثـابـتـ عـنـ أـنـسـ عـنـ النـبـيـ ﷺ قـالـ : إـذـاـ أـقـيـمـ الصـلـاـةـ فـلـاـ تـقـوـمـواـ حـتـىـ  
تـرـوـفـ ، قـالـ مـحـمـدـ : وـ يـرـوـيـ عـنـ حـمـادـ بـنـ زـيـدـ قـالـ : كـنـاـ عـنـ ثـابـتـ الـبـنـانـ خـدـثـ  
حـجـاجـ الصـوـافـ عـنـ يـمـيـحـيـ بـنـ أـبـيـ كـثـيرـ عـنـ عـبـدـ اللـهـ بـنـ أـبـيـ قـاتـادـةـ عـنـ أـبـيـ عـنـ النـبـيـ  
ﷺ قـالـ : إـذـاـ أـقـيـمـ الصـلـاـةـ فـلـاـ تـقـوـمـواـ حـتـىـ تـرـوـفـ ، فـوـمـ جـرـيرـ نـظـنـ أـنـ ثـابـتـ  
حـدـنـهـ عـنـ أـنـسـ عـنـ النـبـيـ ﷺ ، اـتـهـىـ .

قلـتـ : وـ هـذـاـ وـ هـمـ ثـانـ جـرـيرـ ذـكـرـهـ لـتـقـوـيـةـ الـوـمـ الـأـوـلـ ، وـ مـذـمـبـ الـخـفـيـةـ فـيـ  
ذـلـكـ مـاـ قـالـ فـيـ الـبـدـائـعـ : هـذـاـ الـذـىـ ذـكـرـنـاـ فـيـ حـالـ الـخـطـبـةـ ، وـ أـمـاـ عـنـ الـأـذـانـ الـأـخـيـرـ  
حـينـ خـرـجـ الـإـمـامـ إـلـىـ الـخـطـبـةـ وـ بـعـدـ الـفـرـاغـ مـنـ الـخـطـبـةـ حـينـ أـخـذـ الـمـوـذـنـ فـيـ الـإـقـامـةـ  
إـلـىـ أـنـ يـفـرـغـ هـلـ يـكـرـهـ مـاـ يـكـرـهـ فـيـ حـالـ الـخـطـبـةـ ، عـلـىـ قـوـلـ أـبـيـ حـنـيفـةـ يـكـرـهـ وـ عـلـىـ قـوـلـهـاـ  
لـاـ يـكـرـهـ الـكـلـامـ وـ تـكـرـهـ الصـلـاـةـ ، اـتـهـىـ .

[ بـابـ منـ أـدـرـكـ مـنـ الـجـمـعـةـ رـكـعـةـ ] تركـ ذـكـرـ الـجـزـاءـ لـوـجـودـهـ فـيـ الـمـدـيـثـ ،  
[ حدـثـنـاـ الـقـعنـبـيـ عـنـ مـالـكـ عـنـ ابنـ شـهـابـ عـنـ أـبـيـ سـلـمـةـ عـنـ أـبـيـ هـرـيرـةـ قـالـ : قـالـ  
رسـولـ اللـهـ ﷺ : مـنـ أـدـرـكـ رـكـعـةـ مـنـ الصـلـاـةـ فـقـدـ أـدـرـكـ الصـلـاـةـ ] ظـاهـرـ اـنـظـفـ الـمـدـيـثـ

(١) وـ فـيـ نـسـخـةـ : حدـثـنـاـ .

يفتضى أن يكون مدرك ركعة مدرك الصلاة ، و مودي الواجب عنه ، و لم يقل به أحد من العلماء بأن إدراك ركعة يكفيه بل عند الجميع يجب إيمانها ، فمعنى قوله فقد أدرك الصلاة أي فقد أدرك جزء الصلاة أو أدرك وجوبها أو أدرك فضلها ، فيجب عليه أداء الباق ، و إطلاق لفظ الصلاة لما كان يصدق على الجمعة و غيرها ظهر به حكم الجمعة فإن من أدرك ركعة من صلاة الجمعة فقد أدرك الجمعة أي وجوبها فيجب عليه إيمانها ، و هذا الحكم منافق عليه و ينقح حكم من جاء الجمعة و لم يدرك ركعة بل دخل في السجدة أو التشهد هل يتم الجمعة أو يصل ظهراً . ولم بين المصنف حكم هذه الصورة لمكان الاختلاف فيها ، وذهب إلى الأول الإمام أبو حنيفة وأبو يوسف و إلى الثاني الإمام الشافعى (١) و محمد بن الحسن مستدلا بحديث الدارقطنى الذى أخرجه بالفاظ مختلفة ، ففي رواية من أدرك من الجمعة ركعة صلى إليها أخرى ، فإن أدركهم جلوساً صلى الظاهر أربعاً ، و في رواية : من أدرك ركعة من الجمعة فليصل إليها أخرى . و من فاتته الركعتان فليصل أربعاً أو قال الظاهر أو قال الأولى ، وفي رواية : إذا أدرك أحدكم الركعتين من يوم الجمعة فقد أدرك الجمعة وإذا أدرك ركعة فليركع إليها أخرى ، و إن لم يدرك ركعة فليصل أربع ركعات ، و في سنته يسین و هو ضعيف ، و في رواية : من أدرك الركوع من الركعة الأخيرة فليضف إليها أخرى ، و من لم يدرك الركوع من الركعة الأخرى فليصل الظاهر أربعاً ، و في فاتته رواية : إذا أدركت الركعة الأخيرة من صلاة الجمعة فصل إليها ركعة ، و إن فاتتك الركعة الأخيرة فصل الظاهر أربع ركعات ، فلهذا الحديث قال الإمام الشافعى والإمام محمد رحيم الله : إن من لم يدرك الركعة الثانية بل فاته الركوع من الثانية ، و دخل في السجدة أو التشهد فهو يصل الظاهر وليس له أن يقتصر على ركعة الجمعة .

(١) بل الأئمة الثلاثة مع الاختلاف فيها بينهم في أنه هل ينوي الظاهر عند الاقتداء أو بعد سلام الإمام عند الانفصال وكلاهما مشكل كافي الأوجز ، وبالاول قال أحد و بالثانى الشافعى ، وقال مالك يكبر تكبيرة أخرى للآخرام .

( باب (١) ما يقرأ به في الجمعة ) حديثنا قتيبة بن سعيد  
نا أبو عوانة عن إبراهيم بن محمد بن المتشر عن أبيه عن  
حبيب بن سالم عن النعمان بن بشير أن رسول الله ﷺ

واستدل الإمام أبو حنيفة و أبو يوسف بما رواه الشیخان وغيرهما ما أدركم  
فصروا و ما فاتكم فأتموا و هو بعمومه يشمل مدرك التشهد الأخير قبل السلام فإنه  
يجب عليه بهذا الحديث أن يتم الصلاة التي أحرم بها ، و أما الحديث الذي استدل  
به الشافعى ومحمد فليس فيه دليل على ما يقولان به ، فإن قوله أدركم جلوساً محول  
على الجلوس الذى بعد الفراغ من الصلاة يدل عليه قوله : و من فاتته الركعتان  
فياصل أربعاً ، وكذلك فى أخرى إن فاته الركعة الآخرة فليصل الظهر أربع ركعات  
و أما ما وقع و من لم يدرك الركوع من الركعة الأخرى فليصل الظهر أربعاً فهو  
أيضاً يمكن أن يحمل على الروايات المذكورة فيها تقدم ، و فيه سليمان بن أبي داؤد  
الحرانى الملقب بومة ، قال الذهى فى الميزان : ضعفه أبو حاتم ، وقال البخارى منكر  
الحديث ، و قال ابن حبان : لا يحتاج به .

[ باب - ما ] أى السورة (٢) التي [ يقرأ به ] رسول الله ﷺ ، و يحتمل  
أن يكون لفظ و يقرأ على البناء للمجهول [ في ] صلاة [ الجمعة ] ، حديثنا قتيبة بن  
سعيد نا أبو عوانة عن إبراهيم بن محمد بن المتشر عن أبيه [ محمد بن المتشر بن  
الأحدج بن مالك المهدانى ثم الوادعى السکوف وثقة أحمى ، و قال ابن سعد : كان  
ثقة و له أحاديث قليلة ، و ذكره ابن حبان في الثقات [ عن حبيب بن سالم عن

(١) وفي نسخة : باب في ما يقرأ في صلاة الجمعة .

(٢) عند مالك يستحب في الأولى الجمعة و مخفر في الثانية في ثلاثة الفاشية والمنافقون  
و الأعلى ، و عند الحنابلة : الجمعة و المنافقون ، و عند الشافعية : هما أو الأعلى  
و الفاشية .

كان يقرأ في العيددين ويوم الجمعة بـ «سبع اسم ربك الأعلى» و «هل أتاك حديث الغاشية» قال : وربما اجتمعا في يوم واحد فقرأ بهما .

حدثنا القعنبي عن مالك عن ضمرة بن سعيد المازني عن عبيد الله بن عبد الله بن عتبة أن الضحاك بن قيس سأله النعمان بن بشير ماذا كان يقرأ به رسول الله ﷺ يوم

النعمان بن بشير أن رسول الله ﷺ كان يقرأ في العيددين [ أي الفطر والأضحى ] و يوم الجمعة [ أي صلاتها ] بسبع اسم ربك الأعلى [ في الركعة الأولى ] [ وهل أتاك حديث الغاشية ] في الركعة الثانية [ قال : وربما اجتمعا [ أي العيد والجمعة ] في يوم واحد فقرأ [ رسول الله ﷺ ] [ بهما ] أي بهاتين السورتين .

قال التوسي في شرح مسلم : فيه استجواب القراءة فيهما بهما ، وفي الحديث الآخر : القراءة في العيد بـ «ق» ، واقتربت ، وكلاهما صحيح ، فكان ﷺ في وقت يقرأ في الجمعة « الجمعة » و « المناقون » ، وفي وقت «سبع اسم» و «هل أتاك» ، وفي وقت يقرأ في العيد «ق» ، واقتربت ، وفي وقت «سبع اسم» و «هل أتاك» .

[ حدثنا القعنبي عن مالك عن ضمرة بن سعيد المازني ] هو ضمرة بن أبي حسنة بالنون ، وقيل بالياء المؤندة واسمها عمرو بن غزية المازني مازن بن النجار الانصاري ثقة [ عن عبيد الله بن عبد الله بن عتبة أن الضحاك بن قيس سأله النعمان بن بشير ] أخرج مسلم في صححه هذا الحديث وفيه عن عبيد الله بن عبد الله قال كتب الضحاك بن قيس إلى النعمان بن بشير يسأله ، الحديث ، فظهر بهذا أن السؤال المذكور في حديث أبي داود كان بالسكتابة ، و أما الضحاك بن قيس فعله هو الأمير المشهور الفهري القرشى أبو أنيش وهو صحابي صغير ، مولده قبل وفاة النبي ﷺ بحوالي سنتين أو أقل ، قتل في وقعة مرج رامط ، ذكره مسلم في حديثه ، و كذلك ذكره

الجمعة على أثر سورة الجمعة ، فقال كان يقرأ به هل أتاك  
حديث الغاشية ؟ .

حدثنا القعنبي نا سليمان يعني ابن بلال عن جعفر عن أبيه  
عن ابن أبي رافع قال : صلى بنا أبو هريرة يوم الجمعة فقرأ  
بسورة الجمعة ، وفي الركعة الآخرة « إذا جاءك المنافقون »  
قال : فأدرك أبا هريرة حين انصرف فقلت له إنك قرأت  
ب سورتين كان على يقرأ بهما بالسکوفة ، قال أبو هريرة فاني  
سمعت رسول الله ﷺ يقرأ بهما يوم الجمعة .

أبو داؤد و روى له النسائي حديثاً واحداً في الصلاة على الجنائز [ ماذا كان يقرأ  
به رسول الله ﷺ يوم الجمعة على أثر ] بكسر فسكون و يجوز فتحهما « مجمع » ، قال  
في القاموس : خرج في إثره وإثره بعده ، أي بعد [ سورة الجمعة ] إلى قرأها في  
الركعة الأولى أي سورة يقرأ في الركعة الثانية [ فقال ] أي أجاب بالكتابة [ كان ]  
رسول الله ﷺ [ يقرأ ] في الركعة الثانية [ هل أتاك حديث الغاشية ] .

[ حدثنا القعنبي نا سليمان يعني ابن بلال عن جعفر ] الصادق [ عن أبيه ]  
محمد الباقر [ عن ابن أبي رافع ] هو عبيد الله بن أبي رافع المدى « ولـيـهـ الـنـبـيـ ﷺـ »  
و كان كاتب على رضي الله عنه ثقة [ قال : صلـىـ بـنـاـ أـبـوـ هـرـيـرـةـ يومـ جـمـعـةـ ] أي  
صلاة الجمعة حين استخلف مروان أبا هريرة على المدينة ، وخرج إلى مكة [ فقرأ ]  
أي أبو هريرة [ بسورة الجمعة ] في الركعة الأولى [ وفي الركعة الآخرة « إذا  
جاءك المنافقون » ، قال ] أي ابن أبي رافع [ فأدرك أبا هريرة حين انصرف ]  
عن الصلاة أو عن المسجد [ فقلت له إنك قرأت ب سورتين كان على ] بن أبي طالب  
رضي الله عنه [ يقرأ بهما بالسکوفة ] أي في ركعى الجمعة [ قال أبو هريرة : فاني  
سمعت رسول الله ﷺ يقرأ بهما ] أي بهما ب سورتين [ يوم الجمعة ] .

حدثنا مسدد عن يحيى بن سعيد عن شعبة عن عبد بن خالد عن زيد بن عقبة عن سمرة بن جندب أن رسول الله ﷺ كان يقرأ في صلاة الجمعة : « سبّح اسم ربك الأعلى » و « هل أتاك حديث الغاشية » .

( باب الرجل يأتى بالامام و ينهمها جدار ) حدثنا زهير بن حرب نا هشيم أنا يحيى بن سعيد عن عمرة عن عائشة قالت : صلى رسول الله ﷺ في حجرته والناس يأتون به

[ حدثنا مسدد عن يحيى بن سعيد عن شعبة عن عبد بن خالد عن زيد بن عقبة الفزاري بفتح الفاء السکوف ثقة ] عن سمرة بن جندب أن رسول الله ﷺ كان يقرأ في صلاة الجمعة [ أى في ركعتها ] بـ « سبّح اسم ربك الأعلى » و « هل أتاك حديث الغاشية » .

[ باب الرجل (١) يأتى بالامام و ينهمها جدار ] أى هل يضر ذلك بالاقداء و المسألة ذات خلاف شهير فذهب المالكية إلى أنه لا يضر و منهم من فرق بين المسجد و غيره ، قاله الحافظ في الفتح [ حدثنا زهير بن حرب نا هشيم ] بن بشير [ أنا يحيى بن سعيد ] الانصارى [ عن عمرة عن عائشة قالت : صلى رسول الله ﷺ في حجرته ] قال الحافظ : ظاهره أن المراد حجرة بيته ، و يدل عليه ذكر جدار الحجرة ، وأوضح منه رواية حاد بن زيد عن يحيى عن أبي نعيم بلفظ : كان يصلى في حجرة من حجر أزواجه ، و يختم أن المراد الحجرة التي احتجرها في المسجد

(١) قال الشعراوى و منه قول مالك و الشافعى بصحة الاقداء ، و ينهمها نهر أو طريق مع قول أبي حنيفة أنها لا تصح و منه قول ثلاثة إن من صلى في بيت صلاة الامام في المسجد و هناك حائل يمنع رؤية الصفوف لا تصح الصلاة مع قول أبي حنفة تصح ، انتهى .

## من وراء الحجرة .

بالحصیر کا فی الروایة الی بعده و کذا حديث زید بن ثابت الذی بعده و لابی داؤد و محمد بن نصر من وجهین آخرين عن أبي سلۃ عن عائشة أنها هی الی نصب له الحصیر علی باب بيتها ، فاما أن يحمل علی التعدد أو علی المجاز فی الجدار ، وفي نسبة الحجرة إلیها ، انتهى .

قلت : و الظاهر عندی أن المراد من الحجرة حجرة الحصیر الذی احتجهه فی المسجد بدل علیه صنیع البخاری ، فانه ذکر فی باب إذا كان بين الامام وبين القوم حائزط او ستة ، فأورد فیه أولاً حديث عائشة و لفظه يصلی من اللیل فی حجرته و جدار الحجرة قصیر ، فرأی الناس شخص النبي ﷺ ، و ظاهر السیاق بدل علی أنها كانت من الحصیر لأن قصر جدار الحجرة حتی يرى شخص النبي ﷺ لا يكون إلا فی حجرة الحصیر فان جدر حجرات أزواج النبي ﷺ لا يمكن أن تكون تصیرة بهذه الشباهة ، ثم أخرج بعد ذلك عن عائشة رضی الله عنها فی باب صلاة اللیل ، و لفظه كان له حصیر يسطه بالنهار و يتحججه باللیل فتاب إلیه ناس فصلوا و رأوه .

قال الحافظ فی شرح هذا الحديث : و غرضه بيان أن الحجرة المذکورة فی الروایة الی قبل هذه كانت حصیراً ثم أخرج حديث زید بن ثابت و لفظه أن رسول الله ﷺ اتخد حجرة قال : حسبت أنه قال من حصیر ، الحديث [ و الناس يأتیون به من وراء الحجرة ] و مذهب الحنفیة فی هذه المسألة أن اقتداء الصحابة رضی الله عنهم برسول الله ﷺ صحیح سواء كان المراد من الحجرة (۲) حجرة بعض أزواجها ﷺ أو حجرة الحصیرة الی احتجهها فی المسجد ، فان كان المراد بالحجرة حجرة الحصیر فوجه الصحة ظاهر فان المانع من الاقتداء عند الحنفیة إما اختلاف المکان أو

(۲) ذکر فی فیض الباری : اختلقو فی المراد بالحجرة و حلھ الطحاوی علی حجرة عائشة و الآخرون علی حجرة الحصیر و عندی التعدد ، انتهى .

## (باب الصلاة بعد الجمعة) حدثنا محمد بن عبيد وسليمان بن

اشتباه حال الامام ولم يوجد هنا واحد منها ، فان المسجد مع تباني اطرافه كبقعة واحدة فلم يختلف المكان .

قال في البدائع : ولو اقتدى بالامام في أقصى المسجد والامام في المحراب جاز لأن المسجد على تباعد اطرافه جعل في الحكم ككان واحد ، ولو وقف على سطح المسجد واقتدى بالامام فان كان وقوفه خلف الامام أو بعدها جاز ، لما روى عن أبي هريرة رضي الله عنه أنه وقف على سطح واقتدى بالامام وهو في جوفه ، ولأن سطح المسجد تبع للمسجد وحكم التبع حكم الأصل فكانه في جوف المسجد ، وهذا إذا كان لا يشتبه عليه حال إمامه ، فان كان يشتبه لا يجوز وإن كان وقوفه مقدمة على الامام لا يجوزه لانعدام معنى التبعية كما لو كان في جوف المسجد ، انتهى .  
وإن كان المراد من الحجرة حجرة بعض أزواجها عليها ، ففي هذه الصورة أيضاً يصح اقتدازهم به عليها ، قال في البدائع : ولو كان ينتهي حافظ ذكر في الأصل أنه يجوزه ، وروى الحسن عن أبي حنيفة أنه لا يجوزه ، وهذا في الحال على وجهين إن كان الحافظ تصيراً ذاتياً بحيث يمكن كل أحد من الركوب عليه كحافظ المقصورة لا يمنع الاقتداء لأن ذلك لا يمنع التبعية في المكان ، ولا يوجب خفاء حال الامام ، انتهى ، وفي الحديث هنا تصریح بأن جدار الحجرة كان تصيراً كما في روایة البخاری ، وكان جدار الحجرة تصيراً يرى الناس شخص النبي عليه فلا يمنع التبعية ولا يشتبه حال الامام فيصح الاقتداء .

[ باب الصلاة (١) ] أي الطوع [ بعد الجمعة ، حدثنا محمد بن عبيد وسليمان

(١) وذكر ابن العربي وأنكر الصلاة بعد الجمعة لقوله تعالى فاتشروا في الأرض ، و بسط الاختلاف فيه ، وأيضاً لم يوب المصنف قبلها .

داؤد المعنى قالا نا حماد بن زيد نا أبوب عن نافع أن ابن  
عمر رأى رجلا يصلى ركعتين يوم الجمعة في مقامه فدفعه  
و قال أتصلى الجمعة أربعاء ، و كان عبد الله يصلى يوم الجمعة  
ركعتين في بيته ، و يقول هكذا فعل رسول الله ﷺ .

حدثنا مسدد نا إسماعيل أنا أويوب عن نافع قال كان ابن عمر  
يتطيل الصلاة قبل الجمعة و يصلى بعدها ركعتين في بيته  
و يحدث أن رسول الله ﷺ كان يفعل ذلك .

بن داود المعنى [ أى معنى حدثيّها واحد ] قالا نا حاد بن زيد نا أبوب عن نافع  
أن ابن عمر رأى رجلا يصلّى ركعتين يوم الجمعة [ أى بعد صلاة الجمعة [ في مقامه ]  
أى المقام الذي صلى فيه الجمعة [ فدفعه [ أى طرده و نحاه عن مكانه [ و قال [  
أى ابن عمر [ أتصلّى الجمعة أربعاً و كان عبد الله [ بن عمر [ يصلّى يوم الجمعة [ أى  
بعد صلاة الجمعة [ ركعتين في بيته [ و هذا كلام نافع [ و يقول [ أى عبد الله  
[ هكذا فعل رسول الله ﷺ ] أى صلى رسول الله ﷺ بعد الجمعة ركعتين في بيته .

[حدثنا مسدد بن إسماعيل أنا أبوب عن نافع قال : كان ابن عمر يطيل الصلاة ]  
أى النطوع [ قبل الجمعة ] أى قبل صلاتها [ و يصل بعدها ] أى بعد صلاة الجمعة  
[ ركعتين في بيته و بمحدث ] أى ابن عمر [ أن رسول الله ﷺ كان يفعل ذلك ]  
أى يطيل الصلاة قبل الجمعة ، و يصل بعدها ركعتين في بيته ، قال الشوكاف :  
قال العراق : إسناده صحيح ، أخرجه النسائي بدون قول « يطيل الصلاة قبل الجمعة »  
قال المنذري : و أخرجه مسلم و الترمذى و النسائي و ابن ماجة : من وجه آخر  
بعناء ، وقد اختلف العلماء هل للجمعة ستة قبلها أولاً ، فأنكر جماعة أن لها ستة  
قبلها و بالغوا في ذلك ، انتهى .

قالت : قال ابن القيم في زاد المعاد : و كان إذا فرغ بلال من الأذان أخذ

حدثنا الحسن بن علي نا عبد الرزاق أنا ابن جريج أخبرني  
عمر بن عطاء بن أبي الخوار أن نافع بن جبير أرسله إلى  
السائل بن يزيد ابن اخت نفر يسألة عن شيء رأى منه  
معاوية في الصلاة فقال : صلبت معه الجمعة في المقصورة

النبي ﷺ في الخطبة ولم يتم أحد يركع ركعتين الجمعة ، ولم يكن الأذان إلا  
واحداً ، وهذا يدل على أن الجمعة كالعيد لا سنة لها قبلها ، وهذا أصح قولى  
العلماء ، وعليه تدل السنة فإن النبي ﷺ كان يخرج من بيته فإذا رفق المبرأ أخذ بلال  
في أذان الجمعة فإذا أكله أخذ النبي ﷺ في الخطبة من غير فصل ، وهذا كان  
رأى عين فتى كانوا (١) يصلون السنة ، وهذا الذي ذكرناه من أنه لا سنة قبلها  
هو مذهب مالك وأحمد في المشهور عنه ، وأحد الوجهين لاصحاب الشافعى ، ثم قال  
الشوكانى : و هذا الحديث يدل على مشروعية الصلاة قبل الجمعة و لم يتمسك المانع  
من ذلك إلا بحديث النبى عن الصلاة وقت الزوال وهو مع كون عمومه خصوصاً  
يوم الجمعة كما تقدم ليس فيه ما يدل على المنع من الصلاة قبل الجمعة على الاطلاق ،  
و غاية ما فيه المنع وقت الزوال ، و هو غير محل التزاع ، و الحال أن الصلاة  
قبل الجمعة من رب فيها عموماً وخصوصاً ، فالدليل على مدعى الكراهة على الاطلاق .

[ حدثنا الحسن بن علي نا عبد الرزاق أنا ابن جريج أخبرني عمر بن عطاء  
بن أبي الخوار ] بضم المعجمة وتحقيق الواو المثلثة مولى بنى عامر ، ثقة [ أن نافع  
بن جبير أرسله ] أى عمر بن عطاء بن أبي الخوار [ إلى السائب بن يزيد ابن اخت  
نفر يسألة ] أى يسأل عمر بن عطاء السائب بن يزيد [ عن شيء رأى منه ] أى  
من السائب [ معاوية في الصلاة فقال ] أى السائب [ صلبت معه ] أى مع معاوية

(١) قلت : و لكن وردت الروايات العديدة بأنه عليه السلام رکع إذا زالت  
الشمس أربع رکعات ورغم فيها ، وبسط صاحب المثلث في الرد على السنة القبلية .

فليما سلست قت في مقامى فصيلت فلما دخل أرسلى إلى  
فقال لا تعد لما صنعت إذا صليت الجمعة فلا تصلها بصلة  
حتى تكلم <sup>(١)</sup> أو تخرج فان نبى الله صلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ أمر بذلك أن  
لا توصل صلاة بصلة حتى تكلم أو تخرج <sup>(٢)</sup>.

[ الجمعة في المقصورة ] قال القاري : موضع معين في الجامع « مقصور للسلطين » ، قال  
النحوى : فيه دليل على جواز اتخاذها في المسجد ، إذا رأها ولى .  
الأمر مصححة ، قالوا : وأول من عملها معاوية بن أبي سفيان حين ضربه الخارجى ،  
قال القاضى : و اختلفوا في المقصورة فأجازها كثيرون من السلف و صلوا فيها ،  
منهم الحسن و القاسم بن محمد و سالم وغيرهم و كرهها ابن عمر و الشعبي وإسحاق ،  
و كان ابن عمر إذا حضرت الصلاة و هو في المقصورة خرج منها إلى المسجد ،  
قال القاضى إنما يصح فيه الجمعة إذا كانت مباحة لكل أحد ، فان كانت مخصوصة ببعض  
الناس منوعة عن غيرهم لم تصح فيها الجمعة لخروجها عن حكم الجامع [ فلما سلست ]  
أى خرجت عن صلاة الجمعة بالسلام [ قت في مقامى ] الذى صليت فيه الجمعة  
[ فصيلت ] فيه الطوع [ فلما دخل ] معاوية بيته [ أرسل ] معاوية [ إلى ] رجلاً يدعونى  
حضرته [ فقال ] ويحتمل أن يقال أرسلى إلى رسالة فقال : وهذا بيان الرسالة ، وعلى  
هذه الصورة الثانية لم يكن سماعه من معاوية مشافهة [ لا تعد ] من العود أى لا  
تفعل ذلك مرة أخرى [ لما صنعت ] بل [ إذا صليت الجمعة ] وفرغت منها ، ذكر  
الجمعة على سبيل المثال و إلا خصم غيرها من الصلاة كذلك [ فلا تصلها ] من  
الوصل أى لا توصلها [ بصلة ] أخرى نافلة أو قضاها [ حتى تكلم ] أى تكلم  
بحذف إحدى التائين [ أو تخرج ] من المقام الذى صليت فيه الجمعة [ فان نبى الله  
صلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ أمر بذلك ] و في رواية مسلم أمرنا بذلك [ أن لا توصل صلاة بصلة حتى  
(١) وفي نسخة : تكلم . (٢) وفي نسخة : حتى تكلم أو يخرج .

حدثنا محمد بن عبد العزيز بن أبي رزمه المروزى أنا الفضل  
بن موسى عن عبد الحميد بن جعفر عن يزيد بن أبي حبيب  
عن عطاء عن ابن عمر قال كان إذا كان بمكة فصل الجمعة تقدم  
فصل ركعتين ثم تقدم فصل أربعاء وإذا كان بالمدينة صلى الجمعة

تتكلم أو تخرج ] قال النووي : فيه دليل لما قاله أصحابنا أن نافلة الراتبة و غيرها يستحب أن يتحول لها عن موضع الفريضة إلى موضع آخر ، و أفضله التحول إلى بيته و إلا فموضع آخر من المسجد أو غيره ليكثر موضع سجوده و اتفصل صورة النافلة عن صورة الفريضة ، و قوله ، حتى تتكلم دليل على أن الفصل بينهما يحصل بالكلام أيضاً لكن بالانتقال أفضل لما ذكرنا ، انتهى .

قلت : و كذلك الحكم عندنا . فقال في البدائع : وروى عن محمد أنه قال : يستحب للقوم أيضا أن ينقضوا الصنوف و يتفرقوا ليزول الاشتباه عن الداخل المعانين الكل في الصلاة بعيد عن الامام و لما رويانا من حديث أبي هريرة عن النبي ﷺ أنه قال : أيجز أحركم إذا فرغ من صلاته أن يتقدم أو يتأخر .

[ حدثنا محمد بن عبد العزيز بن أبي رزمه ] بكسر الراء و سكون الزاي اسمه  
غزوان اليشكري مولاهم أبو عمرو [ المروزى ] ثقة [ أنا الفضل بن موسى ] السينانى  
بكسر الملة ثم تخفية ثم نونين بينهما ألف ، نسبة إلى سينان وهي إحدى قرى مرو  
على خمسة فراسخ منها [ عن عبد الحميد بن جعفر عن يزيد بن أبي حبيب عن عطاء ]  
بن أبي رباح [ عن ابن عمر قال كان ] ابن عمر [ إذا كان يمكنه فصل الجمعة تقدم ]  
أى من مكان صلى فيه فيكون هذا التقدم بمقدمة الخروج [ فصل ركعتين ثم  
تقدم ] أى من المكان الذى صلى فيه ركعتي التطوع [ فصل أربعا ] و هذا يويد  
قول أبي يوسف : أن سنة الجمعة ست ، وإن كان يقول مع غيره أن تقديم  
الأربع أولى ، وذلك لأن الأربع سنة بلا خلاف في المذهب [ و إذا كان بالمدينة

ثم رجع إلى بيته فصل ركعتين ولم يصل في المسجد فقيل له فقال كان رسول الله صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ يفعل ذلك .

حدثنا أحمد بن يونس نا زهير ح وحدثنا محمد بن الصباح البزار نا إسماعيل بن زكريا عن سهيل عن أبي هريرة قال قال رسول الله صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ : قال ابن الصباح قال من كان مصلياً بعد الجمعة فليصل أربعاً ، وتم حديثه ؛ و قال ابن يونس إذا صلیتم الجمعة فصلوا بعدها أربعاً ، قال فقال

صل الجمعة ثم رجع إلى بيته فصل ركعتين [ أى في بيته و لعله في بعض الأوقات لبيان الجواز ] ولم يصل في المسجد [ هذا تصریح بما علم ضناً ] فقيل له [ أى مثل عن سبب الفرق بين الفعلين في الحرمين العظيمين ] فقال كان رسول الله صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ يفعل ذلك [ يعني وأنا أفعله تبعاً له و لعله عليه السلام صل السنن في مكة في المسجد بعد بيته ، و صل في المدينة في بيته لقربه .

[ حدثنا أحمد بن يونس نا زهير ح وحدثنا محمد بن الصباح البزار نا إسماعيل بن زكريا ] كلامها أى زهير و إسماعيل [ عن سهيل ] بن أبي صالح [ عن أبيه ] أبي صالح [ عن أبي هريرة قال قال رسول الله صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ : قال ابن الصباح قال [ أى رسول الله صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ ] من كان مصلياً بعد الجمعة فليصل أربعاً وتم حديثه [ أى حديث ابن الصباح ] و قال ابن يونس [ أى أحد ] إذا صلیتم الجمعة فصلوا بعدها أربعاً قال الترمذ في شرح مسلم : به بقوله من كان منكم مصلياً على أنها سنة ليست بواجبة و ذكر الأربع لفضلها ، و فعل الركعتين (١) في أوقات بياناً لأن أفلما ركعتان ، قال القارىء : قال ابن ملك : وهذا يدل على كون السنة بعدها أربع ركعات ، وعليه الشافعى في قول انتهى ، وهو قول أبي حنيفة و محمد ، وعن أبي يوسف أن السنة بعدها ست (١) عند أحد كما في متونهم أفلما ركعتان وأكثرها ست ، والباطط في الأوزور .

لـ أـ بـ يـاـ بـيـ فـانـ (١) صـلـيـتـ فـيـ مـسـجـدـ رـكـعـتـيـنـ ثـمـ أـتـيـتـ  
الـمـنـزـلـ أـوـ الـبـيـتـ فـصـلـ رـكـعـتـيـنـ .

حدثنا الحسن بن علي نـا عبد الرـزـاقـ عنـ مـعـرـ عنـ الزـهـرـىـ  
عنـ سـالـمـ عنـ اـبـنـ عـمـرـ قـالـ كـانـ رـسـوـلـ اللهـ يـصـلـيـ بـعـدـ  
الـجـمـعـةـ رـكـعـتـيـنـ فـيـ بـيـتـهـ ، قـالـ أـبـوـ دـاؤـدـ : وـكـذـالـكـ روـاهـ عبدـ  
الـهـ بـنـ دـينـارـ عنـ اـبـنـ عـمـرـ .

جـمـاـ بـيـنـ الـحـدـيـثـيـنـ ، أـوـ لـماـ روـىـ عنـ عـلـيـ أـنـ قـالـ : مـنـ كـانـ مـصـلـاـ بـعـدـ الجـمـعـةـ فـلـيـصلـ  
سـنـاـ ، وـ هـوـ مـخـتـارـ الطـحـاوـيـ ، وـ قـالـ أـبـوـ يـوسـفـ : أـحـبـ إـلـىـ أـنـ يـدـأـ بـالـأـرـبـعـ  
أـلـلـاـ يـكـونـ قـدـ صـلـيـ بـعـدـ الجـمـعـةـ مـثـلـهـ ، وـ أـخـذـ مـنـ مـفـهـومـ هـذـاـ الـحـدـيـثـ بـعـضـ الشـافـعـيـ  
أـنـ لـاـ سـنـةـ لـلـجـمـعـةـ قـبـلـهـ وـابـدـعـ بـعـضـهـمـ ، فـقـالـ : الصـلـاـةـ قـبـلـهـ بـدـعـةـ ، كـيـفـ وـقـدـ جـاءـ  
بـاسـنـادـ جـيـدـ كـاـنـ قـالـ الـحـاـفـظـ الـعـرـاقـ : أـنـهـ عـلـيـ السـلـامـ كـانـ يـصـلـيـ قـبـلـهـ أـرـبـعـاـ ، وـ روـىـ  
الـترـمـذـيـ أـنـ اـبـنـ مـسـعـودـ كـانـ يـصـلـيـ قـبـلـهـ أـرـبـعـاـ وـ بـعـدـهـ أـرـبـعـاـ ، وـالـظـاهـرـ أـنـ بـتـوقـيفـ ، اـنـهـيـ .  
[ قـالـ أـيـ سـهـيلـ [ فـقـالـ لـيـ أـبـيـ ] أـيـ أـبـوـ صـالـحـ [ يـاـ بـيـ فـانـ صـلـيـتـ فـيـ مـسـجـدـ  
رـكـعـتـيـنـ ثـمـ أـتـيـتـ الـنـزـلـ أـوـ الـبـيـتـ فـصـلـ ] فـيـهـ [ رـكـعـتـيـنـ ] أـخـرـيـنـ ، وـ أـخـرـجـ مـسـلـمـ  
فـيـ حـدـيـثـ عـمـرـ وـ النـاقـدـ : قـالـ اـبـنـ اـدـرـيـسـ : قـالـ سـهـيلـ : فـانـ عـجـلـ بـكـ شـئـ فـصـلـ رـكـعـتـيـنـ  
فـيـ مـسـجـدـ وـ رـكـعـتـيـنـ إـذـ رـجـعـتـ .

[ حـدـثـاـ الحـسـنـ بـنـ عـلـيـ نـاـ عـلـيـ نـاـ عـلـيـ عـلـيـ سـالـمـ عـنـ زـهـرـىـ عـنـ سـالـمـ عـنـ  
ابـنـ عـمـرـ قـالـ كـانـ رـسـوـلـ اللهـ يـصـلـيـ بـعـدـ الجـمـعـةـ رـكـعـتـيـنـ فـيـ بـيـتـهـ قـالـ أـبـوـ دـاؤـدـ :  
وـ كـذـالـكـ [ أـيـ كـاـنـ روـاهـ سـالـمـ عـنـ اـبـنـ عـمـرـ [ روـاهـ عبدـ اللهـ بـنـ دـيـنـارـ عـنـ اـبـنـ عـمـرـ ]]  
قـلـتـ : لـمـ أـجـدـ حـدـيـثـ عبدـ اللهـ بـنـ دـيـنـارـ عـنـ اـبـنـ عـمـرـ فـيـهـ عـنـدـيـ مـنـ الـكـتـبـ وـلـكـنـ  
وـجـدـتـ حـدـيـثـ نـافـعـ عـنـ اـبـنـ عـمـرـ فـيـ مـسـلـمـ وـ أـيـضاـ وـجـدـتـ فـيـ حـدـيـثـ عـمـرـ بـنـ

حدثنا إبراهيم بن الحسن نا حجاج بن محمد عن ابن جريج أخبرني عطاء أنه رأى ابن عمر يصلى بعد الجمعة فينماز عن مصلاه الذي صلى فيه الجمعة قليلا غير كثير ، قال فيركع ركعتين ، قال ثم يمشي أنفس من ذلك فيركع أربع ركعات ، قلت لعطاء كم رأيت ابن عمر يصنع ذلك قال مراراً ، قال أبو داؤد : رواه عبد الملك بن أبي سليمان ولم يتممه .

دينار عن الزهرى عن سالم عن أبيه ، وليس فيه لفظ : في بيته .

[ حدثنا إبراهيم بن الحسن نا حجاج بن محمد ] الأعور [ عن ابن جريج أخبرني عطاء أنه رأى ابن عمر يصلى بعد الجمعة ] أى يريد أن يصلى التطوع [ فينماز ] أى ينفصل و يتبعى من الميز و هو الفصل [ عن مصلاه الذي صلى فيه الجمعة قليلا غير كثير قال ] أى عطاء [ فيركع ] أى يصلى ابن عمر [ ركعتين ، قال ] عطاء [ ثم يمشي أنفس ] قال في الجمع : أى أفسح وأبعد قليلا [ من ذلك ] أى من الفصل الأول [ فيركع أربع ركعات ، قلت لعطاء كم رأيت ابن عمر يصنع ذلك قال ] عطاء [ مراراً ] أى رأيته مراراً يصنع ذلك [ قال أبو داؤد : رواه عبد الملك بن أبي سليمان ] واسمه ميسرة العرزى بفتح المهمة و سكون الراء و الزاي المفتوحة : ثقة و له أوهام [ ولم يتممه ] أى مثل تمام حديث ابن جريج و لم أقف على رواية عبد الملك بن أبي سليمان عن عطاء ، و لكن روى الطحاوى بسنده عن أبي إسحاق عن عطاء قال أبو إسحاق حدثى غير مرة قال صلیت مع ابن عمر يوم الجمعة فلما سلم قام فصل ركعتين ثم قام فصل أربع ركعات ثم انصرف ، و حديث أبي إسحاق هذا غير تمام كلام حديث ابن جريج ، وجد هنـا في النسخة الجبائية على الحاشية ، و في نسخة العونـ فى المتن بـاب القعود بين الخطـتين ، و ذكر فيه حـديثـاً تقدـمـ بـسنـدهـ و متـهـ فى بـابـ

## ( باب (١) صلاة العيدين ) حدثنا موسى بن إسماعيل نا حماد

الجلوس إذا صعد المنبر ، و ليس هذا الباب ، و الحديث منها في النسخة الأحادية المskتوبة و لا القادرية و لا المصرية و لا الكافورية و لا اللسكنوية .

[ باب صلاة العيدين (٢) ] أى عيد الفطر - و عيد الأضحى ، و أصل العيد عود لأنّه مشتق من عاد يعود عوداً و هو الرجوع ، قلبت الواو ياء لسكونها و انكسار ما قبلها كالميزان و الميزات من الوزن والوقت ، ويجمع على أعياد ، وكان من حقه أن يجمع على أعياد لأنّه من العود كما ذكرنا ، و لكن جمع بالياء للزروها في الواحد أو لفرق بينه وبين أعياد الخشبة ، و سبأ عدين لكتّرة عوائده (٣)

الله تعالى فيها ، و قبل لأنّهم يعودون فيه مرّة بعد أخرى ، قال القاري قال التزوّي : هي عند الشافعى و جماهير الملة سنة مؤكدة ، و قال أبو سعيد الأصطخرى من الشافعية (٤) هي فرض كفاية ، وقال أبو حنيفة : هي واجة ، ذكره الأبهري ، ووجه الوجوب مواظبيه عليه الصلاة والسلام من غير ترك ، كذا في المدحية ، و يؤيده ما ذكره ابن حبان و غيره : إن أول عيد صلاة النبي ﷺ عيد الفطر في السنة الثانية من الهجرة و هي التي فرض رمضان في شعبانها ، ثم داوم ﷺ إلى أن تفاه الله

(١) وفي نسخة : باب القعود بين الخطيبين ، حدثنا محمد بن سليمان الأبارى نا عبد الوهاب يعني ابن عطاء عن عمرى عن نافع عن ابن عمر قال : كان النبي ﷺ يخطب خطيبين كان يجلس إذا صعد المنبر حتى يفرغ ، أراه قال المؤذن ثم يقوم فيخطب ثم يجلس فلا يتكلم ثم يقوم فيخطب ، انتهى . كذا في نسخة مكتوبة و مطبوعة قديمة ، و الحديث مكرر قد مضى في باب الجلوس إذا صعد المنبر .

(٢) شرعيتها في السنة الأولى من الهجرة على ما في الدر المختار ، و عند الجمhour في الثانية و تمامه في الواقع و الدور لهذا العبد الفقير .

(٣) أو لعود السرور فيها أو لعود المغفرة فيها .

(٤) وبه قال أحد : كذا في الأواجر .

عن حميد عن أنس قال قدم رسول الله صلی اللہ علیہ وسَّلَّدَ المدينة و لهم  
يومان يلعبون فيها فقال ما هذان اليومان قالوا كنا  
نلعب فيها في الجاهلية فقال رسول الله صلی اللہ علیہ وسَّلَّدَ إن الله قد  
أبدلكم بها خيراً منها يوم الأضحى و يوم الفطر .

تعالى ، و قال في البدائع : و لنا قوله تعالى « فصل لربك وأنحر » ، قيل في الفسیر  
صل صلاة العيد وأنحر الجزور ، ومطلق الأمر للوجوب ، وقوله تعالى « ولتكبروا  
الله على ما هدام » ، قبل المراد منه صلاة العيد ، ولأنها من شعائر الاسلام فلو كانت  
سنة فربما اجتمع الناس على تركها فيفوت ما هو من شعائر الاسلام فكانت واجبة  
صيانة لما هو من شعائر الاسلام عن الفوت

[ حدثنا موسى بن إسماعيل نا حماد عن حميد عن أنس قال قدم رسول الله صلی اللہ علیہ وسَّلَّدَ  
المدينة ] أى من مكة بعد الهجرة [ و لهم ] أى لأهل المدينة [ يومان يلعبون (١)  
فيها ] و هما يوم النيزوز ويوم المهرجان ، وفي القاموس : النيزوز أول يوم السنة  
مغرب « نو روز » ، وهو أول يوم تتحول الشمس فيه إلى برج الحمل ، وهو أول  
السنة الشمسية ، كما أن غرة شهر الحرم أول السنة القرمزية ، وأما مهرجان فالظاهر  
بحكم مقابلته بالنيزوز أن يكون أول يوم الميزان ، وهو يومان متعدلان في الماء لا  
حر ولا برد و يستوي فيما الليل والنهر ، فكان الحكمان المتقدمين (٢) المتعلمين  
بالهيئة اختاروهما للعيد في أيامهم وقدم أهل زمانهم لاعتقادهم بكمال عقول حكمائهم  
بخلاف الآباء و أبطلوا ما بني عليه الحكمان . [ فقال ما هذان اليومان قالوا كنا نلعب  
فيها ] أى في اليومين [ في الجاهلية ] أى في زمن الجاهلية قبل أيام الاسلام  
[ فقال رسول الله صلی اللہ علیہ وسَّلَّدَ إن الله قد ] حرف التحقيق [ أبدلكم بها خيراً (٣) منها ]

(١) راجع مشكل الآثار . (٢) كذا في المرقاة .

(٣) كيلا يجعلوا غيرهما من رسوم الجاهلية عيداً فإن الرجل بالطبع مائل إلى ذلك ،  
كذا في حجة الله البالقة .

( باب وقت الخروج إلى العيد ) حدثنا أحمد بن حنبل  
نا أبو المغيرة نا صفوان نا يزيد بن خمير الرحي قال خرج

أى جعل لكم بدلاً عنهم خيراً منها في الدنيا والآخرى ، وخيراً ليست أفعل  
تفضيل إذ لا خيرية في يوميهما [ يوم الأضحى و يوم الفطر ] و قدم الأضحى فانه  
العيد الأكبر قاله الطبي ، قال المظفر : فيه دليل على أن تعظيم النيز و المهرجان  
و غيرها من أعياد الكفار منه عنه ، قال أبو حفص المكبير الحنفي : من أهدى في  
بضة إلى مشرك تعظيمها لليوم فقد كفر بالله تعالى و أحبط أعماله ، و قال القاضي  
أبو الحasan الحسن بن منصور الحنفي : من اشتري فيه شيئاً لم يكن يشتريه في غيره أو أهدى  
فيه هدية إلى غيره فإن أراد بذلك تعظيم اليوم كما يعظمه الكفارة فقد كفر ، و إن  
أراد بالشراء التعم و التزه بالإهداه التحاب جرياً على العادة لم يكن كفراً لكنه  
مكره كراهة التشبه بالكافرة ، حينئذ فيحتذر عنده ، و أما أهل مكة فيجعلون أيضاً  
أيام دخول المسجد عيداً ، و ليس داخلاً في النهي إلا أن يوم عاشوراء فيه تشبه  
بالخوارج باظهار السرور كما أن إظهار آثار الحزن من شيء الروافض ، فالآولى تركها  
فإنها من البدع الشنيعة ظهرت في أيام النواصب و الشيعة ، و أهل مكة بحمد الله  
غافلون عنها ، قال ابن حجر قد وقع في هذه الورطة أهل مصر و نحوهم ، لأن  
كثيراً من أهلها يوافقون اليهود و النصارى في أعيادهم ، يوافقونهم على صور تلك  
التعظيمات كاتتوسع في المالك و الزينة على طبق ما يفعله الكفار ، و من ثم أعلن  
النـكـير عليهم في ذلك ابن الحاج في مدخله و بين تلك الصور ، انتهى .  
ما قاله القاري ملخصاً ، قلت : و كذلك كثير من سلبي المنهـدـ يـوـافـقـونـ أـهـلـ  
الأوثـانـ مـنـ الـهـنـدـ فـيـ أـعـيـادـهـ وـ يـفـعـلـونـ مـاـ يـفـعـلـونـ ، قـالـ اللـهـ اـشـتـكـيـ ، وـ إـنـاـ اللـهـ وـ إـنـاـ  
إـلـيـهـ رـاجـعـونـ .

[ باب وقت الخروج إلى العيد . حدثنا أحمد بن حنبل ] منسوب إلى جده  
و هو أَحْمَدُ بْنُ مُحَمَّدٍ بْنُ حَنْبَلٍ [ نَا أَبُو الْمَغِيرَةَ ] عبد القدوس [ نَا صَفْوَانَ ] بْنَ

عبد الله بن بسر صاحب رسول <sup>(١)</sup> الله صلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ مع الناس في يوم عيد فطر أو أضحى فأنكر إبطاء الامام فقال <sup>(٢)</sup> إنما كنا قد فرغنا ساعتنا هذه و ذلك حين التسبيح .

عمرو بن هرم السكسي بفتح المهمتين و سكون الكاف ، الأولى نسبة إلى السكسك بطون من كندة ، ثقہ [ نا يزید بن خیر ] بضم الخاء المعجمة مصغرًا ابن يزيد [ الرحبی ] الهمداني أبو عمرو الحصى الزيادي بفتح الراء والمودحة موضع بالمغرب ، صدوق ثقہ [ قال : خرج عبد الله بن بسر صاحب رسول الله صلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ مع الناس في يوم عيد الفطر أو أضحى ] أو لشك من يزيد بن خير ويحتمل أن يكون من غيره فأبطأ الإمام في الخروج إلى الصلاة [ فأنكر ] أى عبد الله بن بسر [ إبطاء الإمام ] أى تأخره عن الخروج إلى الصلاة [ فقال ] عبد الله بن بسر [ إنما كنا قد فرغنا ساعتنا هذه ] أى فرغنا عن صلاة العيد في هذه الساعة التي لم يخرج فيها الإمام للصلاحة مع رسول الله صلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ [ وذلك حين التسبيح] هذا كلام يزيد بن خير ، أى قال يزيد وذلك إشارة إلى الوقت الذي أنكر عبد الله بن بسر إبطاء الإمام فيه حين التسبيح أى وقت التطوع ، ويحتمل أن يكون إشارة إلى الوقت الذي كان يصلى فيه النبي صلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ صلاة العيد و المراد من التسبيح صلاة العيد ، قال الشوكاني عن ابن رسلان : قوله حين التسبيح يعني ذلك الوقت وقت صلاة العيد ، فعل ذلك على أن صلاة العيد سبعة ذاك اليوم ، قال في البدائع : و أما بيان وقت أدائها فقد ذكر السكري وقت صلاة العيد من حين تبض الشمس إلى أن تزول لما روی عن النبي صلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ أنه كان يصلى العيد والشمس على قدر رمح أو رحمين ، قال في منتقى الأخبار : والشافعی في حديث مرسل أن النبي صلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ كتب إلى عمرو بن حزم وهو بنجران أن عجل الأضحى وأخر الفطر . قال الشوكاني : رواه الشافعی عن شیخه ابراهیم بن محمد عن أبي الحویرث وهو

(١) و في نسخة : النبي صلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ . (٢) و في نسخة : و قال .

( باب خروج النساء في العيد ) حدثنا موسى بن إسماعيل نا حماد عن أئوب و يونس و حبيب و يحيى بن عتيق وهشام في آخرين عن محمد أن أم عطية قالت أمرنا

كما قال المصنف مرسل و إبراهيم بن محمد ضعيف عند الجمود كما تقدم ، وقال البيهقي لم أر له أصلاً في حديث عمرو بن حزم وفي الباب عن جندب عند أحمد بن حسن البناء في كتاب الأضاحي قال : كان النبي ﷺ يصلى بنا يوم الفطر والشمس على قيد رمحين والأضحى على قيد رمح أورده الحافظ في التلخيص ولم يتكلم عليه ، قال الشوكاني : حديث عبد الله بن بسر يدل على مشروعية التعجيل لصلاة العيد وكرامة تأخيرها تأثيراً زائداً على الميعاد ، وحديث عمرو بن حزم يدل على مشروعية تعجيل الأضحى وتأخير الفطر ، و لعل الحكمة في ذلك ما تقدم من استحباب الامساك في صلاة الأضحى حتى يفرغ من الصلاة فإنه ربما كان ترك التعجيل لصلاة الأضحى مما يتآذى من تأخير الصلاة لذلك وأيضاً فإنه يعود للاشتغال بالذبح لاضحنته بخلاف عيد الفطر فإنه لا إمساك ولا ذبيحة ، وأحسن ما ورد من الأحاديث في تعين وقت صلاة العيدين حديث جندب المتقدم قال في البحر : و هي بعد انبساط الشمس ( ٢ ) إلى الزوال فلا أعرف فيه خلافاً ، انتهى .

[ باب خروج النساء في العيد ، حدثنا موسى بن إسماعيل نا حماد عن أئوب [ السختياني [ و يونس ] بن عيد بن دينار العبدى [ و حبيب ] بن الشهيد [ و يحيى بن عتيق ] الطفاوى بضم المهملة و تخفيف الفاء مات قبل أئوب وكان أصغر منه بثمان سنتين ثقة [ وهشام ] بن حسان [ في آخرين ] أى حدثنا حماد عن أئوب وغيرهم

( ١ ) وفي نسخة : إلى العيد .

( ٢ ) عند الأئمة الثلاثة خلافاً للشافعى رحمه الله فعنده من الشرع إن لم تطلع كلها فالخلاف فيه ثابت كذلك في الأوامر .

رسول الله ﷺ أَنْ نُخْرِجَ ذُوَاتَ الْخَدْرُورِ يَوْمَ الْعِيدِ قِيلَ  
فَالْحَيْضُرُ قَالَ لِي شَهِدُنَّ الْخَيْرَ وَ دُعَوَةُ الْمُسْلِمِينَ قَالَ فَقَالَتْ  
أَمْرَأَ يَا رَسُولَ اللَّهِ إِنْ لَمْ يَكُنْ لَّا حَدَاهُنَّ ثُوبًا كَيْفَ تَصْنَعُ  
قَالَ تَلْبِسُهَا صَاحِبَتِهَا طَائِفَةً مِّنْ ثُوبِهَا .

حال كونهم في آخرين [ عن محمد ] بن سيرين [ أن أم عطية ] و اسمها نسبة  
[ قالت أمرنا رسول الله ﷺ أَنْ نُخْرِجَ (١) ] صيغة المتلهم من الاتخراج [ذوات  
الخدور ] جمع خدر بكسر الخاء المجمعة وهو ناحية في البيت يجعل عليها ستراً تكون  
فيه الجارية البكر وهي الخدورة أى خدرت في الخدر [ يوم العيد قيل فالحيضر ]  
جمع حاضر أى الحيضر يخرجون إلى العيد مع أنهن لا يصلين [ قال ] رسول الله  
ﷺ [ ليشهدن ] أى نعم ليخرجون و ليحضرن الخير أى محل [ الخير ] و البركة  
[ و دعوة المسلمين ] أى دعائهن [ قال ] أى محمد عن أم عطية [ فقالت امرأة ]  
و في بعض الروايات عند مسلم و الدارمي قالت فقلت و لعل أم عطية وغيرها من  
النساء سألتنا رسول الله ﷺ فأخبرت عن نفسها مرة و عن غيرها أخرى [ يا  
رسول الله إن لم يكن لآدھا ثوب ] تستر به عند الخروج [ كييف تصنع قال ]  
رسول الله ﷺ [ تلبسها صاحبتها طائفة من ثوبها ] قبل المراد بها الجنس أى تغيرها  
من ثيابها ما لا تحتاج إليه ، وقيل المراد تشير إليها (٢) معها في لبس الثوب الذي  
عليها و يشهد له رواية تلبسها صاحبتها طائفة من ثوبها ، و الأظاهر أن هذا من  
باب المبالغة أى يخرجون و لو اثنان في جلباب ، قال بعضهم هذا الاختلاف مني  
على تفسير الجلباب ، قيل هو المقعن أو الخمار أو أعرض منه ، وقيل الثوب الواسع  
يكون دون الرداء . و قيل الإزار ، و قيل الملحفة ، وقيل الملاه ، و قيل القميص

(١) و وجهه في حجة الله البالغة بأن الغرض تنويه شأن العيد باحضار كلهم .

(٢) و أثکر عليه العین أشد الانكار .

حدثنا محمد بن عبيد نا حماد نا أئوب عن محمد عن أم عطية  
بهذا الخبر قال ويعزل الحيض مصلى المسلمين<sup>(١)</sup> ولم يذكر  
الثوب قال وحدث عن حفصة عن امرأة تحدثه عن امرأة

كذا ذكره الأبهري و لا يخفي أن القول بالجنسية هو الظاهر وأما القول بالشخصية  
فهو محول على ما إذا كان ثوبها واسعاً قابلاً للاشتراك وفيه المبالغة العظيمة و الحث  
على المكارم الجسيمة قاله القاري .

[ حدثنا محمد بن عبيد نا حماد نا أئوب عن محمد ] بن سيرين [ عن أم عطية  
بهذا الخبر ] المتقدم مع زيادة و نقص فالزيادة فيه [ قال ] محمد بن عبيد أو محمد  
بن سيرين [ و يعزل الحيض<sup>(٢)</sup> مصلى المسلمين ولم يذكر الثوب ] أي قصته وهذا  
إشارة إلى النقص فيه [ قال ] محمد بن عبيد بنده [ و حدث ] أئوب [ عن  
حفصة ] عطف على حدثنا أئوب عن محمد ، أي كما حدث أئوب عن محمد بن سيرين  
أخيها كذلك حدث عن حفصة أخته [ عن امرأة تحدثه ] هكذا في جميع نسخ أبي  
داود الموجودة عندنا بالضمير المنصوب المتصل و لكن ذكر الحافظ في الفتح بذون  
الضمير فقال و رواه أبو داؤد عن محمد بن عبيد الله وأبويعلي عن أبي الريع كلها  
عن حماد عن أئوب عن محمد عن أم عطية وعن أئوب عن حفصة عن امرأة تحدث

(١) و في نسخة : مصلى الناس .

(٢) قال الحافظ في الفتح : حمل الجمهور الأمر على الندب لأن المصلى ليس بمسجد  
وأغرب الكرمانى إذ قال الاعتزال واجب ، انتهى ، وقال التووى : الجمهور على  
أنه للتزية لا التحرى فممنع لاختلاط النساء بالرجال بدون الضرورة ، وحكي عن  
بعض أصحابنا التحرى ، وقال العينى قال الجمهور منع تزية ، و قال بعضهم : يحرم  
المسجد ، و قال القارى : ثلثا يؤذن بدمنه أو ريحه غيرهن ، و قال الشافى :  
ليس المصلى في حكم المسجد في ذلك و إن كان في حكمه في صحة الاقداء .

أخرى قالت قيل <sup>(٤)</sup> يا رسول الله فذكر معنى <sup>(٣)</sup> موسى في التوب .

حدثنا النفيلى نا زهير نا عاصم الأحول عن حفصة بنت سيرين عن أم عطية قالت : كنا نؤمر بهذا الخبر قالت

عن امرأة أخرى ، وهذا أقرب إلى الصواب مما في أبي داود وأما إرجاع الضمير المتصوب إلى الحديث فتأويل بعيد ، فإن معنى تحدث زوى الحديث ، و لذلك ترى الحدثين إذا قالوا حدتنا و يحدث لا يذكرون ذلك المفعول [ عن امرأة أخرى ] وهذا إشارة إلى الحديث الذي أخرجه البخاري في باب شهود المخاض العبدين حدثنا محمد أنا عبد الوهاب عن أيوب عن حفصة قالت : كنا نمنع عوائضنا أن يخرجن في العيدين فقدمت امرأة ( قال الحافظ : لم أقف على تسميتها ) فنزلت قصر بنى خلف خدث عن أختها ( قال الحافظ : قيل هي أم عطية و قيل غيرها ) و عليه مشى الكرمانى [ قالت قيل يا رسول الله فذكر ] محمد بن عبيد [ معنى ] حديث [ موسى ] بن إسماعيل [ في التوب ] أى في قصته و لفظ قصة التوب في هذا الحديث في البخارى فسألت أختي النبي عليهما مطرفة أعلى إحدانا إذا لم يكن لها جلباب أن لا تخرج ، قالت : لتلبسها صاحبتها من جلبابها ،

[ حدثنا النفيلى ] عبد الله بن محمد [ نا زهير نا عاصم ] بن سليمان [ الأحول ] عن حفصة بنت سيرين عن أم عطية [ روت حفصة عن أم عطية بطريقين ، فأول مررة روت عنها بواسطة امرأة ، ثم لما قدمت أم عطية روت عنها من غير بواسطة يدل عليه حديث أيوب عن حفصة عند البخارى و أحد ، فإن فيه روت أولاً عنها بواسطة امرأة ، و قالت فقدمت امرأة فنزلت قصر بنى خلف خدث عن أختها ثم قال : فلما قدمت أم عطية سألتها ، وفي رواية أحمد فسألتها أو سألناها ، فهذا صريح

(١) وفي نسخة : قلت . (٢) وفي نسخة : حديث موسى .

## والحيض يكن خلف الناس فيكبّرن مع الناس .

في أنها روت عن أم عطية بواسطة و بغير بواسطة [ قالت : كنا نؤمر ] على بناء المجهول [ بهذا الخبر ] أى حدثنا النفيلي بالخبر المتقدم [ قالت ] أم عطية [ والحيض يكن خلف الناس ] من الرجال والنساء لقوله عليه السلام : و يعتزل الحيض مصل المسلمين [ فيكبّرن (١) مع الناس ] قال النووي : قوله : يكبّرن مع الناس دليل على استحباب التكبير لكل أحد في العيدين وهو جمع عليه ، قال أصحابنا يستحب التكبير ليلي العيدين و حال الخروج إلى الصلاة .

قال القاضي : للتکبير أربعة مواطن في السعي إلى الصلاة إلى حين يخرج الامام و التکبير في الصلاة ، و في الخطبة وبعد الصلاة ، أما الأول فاختلقو فيه فاستجده جماعة من الصحابة و السلف فكانوا يكبّرون إذا خرجوها حتى يبلغوا المصلى يرثون أصواتهم ، قاله الأوزاعي و مالك و الشافعى ، و زاد استحبابه ليلة العيدين ، و قال أبو حنيفة : يكبّر في الخروج للإضحي دون الفطر و خالقه أصحابه فقالوا بقول الجمهور ، و أما التکبير بتکبير الامام في الخطبة فالكل يرأه و غيره يأبه ، انتهى .

قلت : والذى نسبه النووي إلى الامام أبي حنيفة رحمه الله من أنه لا يكبّر في الفطر فهو قول شاذ للامام ذكره صاحب الخلاصة ، والذى رجممه المحققون هو أن الاختلاف بين الامام وصاحبيه أنه يكبّر في الفطر أيضاً ولكن سراً عنده ، وعندما يجهر فيها ، ورد ابن الهيثم في فتح القدير على ما في الخلاصة ، وقال في غاية البيان : المراد من نفي التکبير التکبير بصفة الجهر ، و لا خلاف في جوازه بصفة الاخفاء فأفاد أن الخلاف بين الامام وصاحبيه في الجهر و الاخفاء لا في أصل التکبير ، و قد حكى الخلاف كذلك في البدائع ، و السراج ، و الجمجم ، و در البخار ،

(١) و استدل به بعضهم على تکبير التشريق المتعارف و تقدم الكلام عليه و ذكره العيني و صاحب المنهل .

حدثنا أبو الوليد يعني الطيالسي و مسلم <sup>(١)</sup> قالا نا إسحاق ابن عثمان حدثني إسماعيل بن عبد الرحمن بن عطية عن جدته أم عطية أَنَّ رَسُولَ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ لَمَّا قَدِمَ الْمَدِينَةَ جَمَعَ

و الملتقي ، و الدرر ، و الاختيار ، و المواهب ، والامداد ، والايضاح ، والتار  
خانية ، والتجنيس ، والتبيين ، و مختارات التوازن ، و الكفاية ، و المعراج وعزاء  
في النهاية إلى المسوط ، و تحفة الفقهاء ، و زاد الفقهاء ، فهذه مشاهير كتب المذهب  
مصرحة بخلاف ما في الخلاصة بل حكى القميستاني عن الأمام روایتین : إحداها أنه  
يسراً والثانية أنه يجهر كقولهما ، قال وهي الصحيح على ما قال الرازى ومثله في النهر ،  
و قال في الحلية : و اختلف في عبد القطر فعن أبي حنيفة وهو قول صاحيه و اختيار  
الطحاوى أنه يجهر و عنه أنه يسر ، وأغرب صاحب النصاب حيث قال : يكبر في  
العيدين سرآ كما أغرب من عزا إلى أبي حنيفة أنه لا يكبر في القطر أصلاً ، و زعم  
أنه الأصح كما هو ظاهر الخلاصة ، فقد ثبت أن ما في الخلاصة غريب بخلاف للشور  
في المذهب فافهم ، ملخص من الشامي .

[ حدثنا أبو الوليد ] هشام بن عبد الملك [ يعني الطيالسي و مسلم ] بن إبراهيم  
الأزدي [ قالا نا إسحاق بن عثمان ] الكلابي أبو يعقوب البصري ثقة روى له أبو داود  
حديثاً واحداً [ حدثني إسماعيل بن عبد الرحمن بن عطية ] روى له أبو داود هذا  
الحديث الواحد ، قال في التقريب : مقبول [ عن جدته ] أم أم أبيه [ أم عطية أن  
رسول الله صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ لَمَّا قَدِمَ الْمَدِينَةَ ] الظاهر أن قدومه هذا كان بعد فتح مكة فان آية  
ـ يا أيها النبي إذا جاءك المؤمنات يبأعنك ، نزلت يوم فتح مكة فبأيع رسول الله  
ـ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ الرجال على الصفا و عمر ببأيع النساء تحيتها قاله السيوطي في الدر المنثور ، ثم  
ـ لما قدم المدينة أرسل إليه عمر رضى الله عنه [ جمع نساء الانصار في بيت فأرسل ]

(١) وفي نسخة : و هو لفظ أبي الوليد .

نساء الأنصار في بيت فأرسل إلينا عمر بن الخطاب فقام على الباب فسلم علينا فرددنا عليه السلام ثم قال أنا رسول رسول الله عليه السلام إلينك و أمرنا بالعبيدين أن نخرج فيهم الحيض و العق و لا جمعة علينا و نهانا عن اتباع الجنائز .

أى رسول الله عليه السلام [ إلينا عمر بن الخطاب رضي الله عنه فقام ] أى عمر [ على الباب فسلم علينا ] من خارج الباب [ فرددنا عليه ] أى على عمر بن الخطاب رضي الله عنه [ السلام ] من داخل البيت [ ثم قال ] عمر [ أنا رسول رسول الله عليه السلام إلينك ] قالت أم عطية [ وأمرنا ] أى رسول الله عليه السلام بنفسه كما تدل عليه روایات الصحاح أو بواسطة عمر رضي الله عنه في هذا محل [ بالعبيدين أن نخرج فيهم ] أى العبيدين [ الحيض ] جمع حائض كركع جمع راكع [ و العق ] بضم المهملة وفتح المثناة الفوقة المشددة جمع عاتق ، و يجمع على العوائق أيضا .

قال الحافظ في مقدمة الفتح : و هي البكر التي لم ين بها الزوج أو الشابة أو البالغة أو التي أشرفت على البلوغ أو التي استحقت التزويج و لم تتزوج أو التي زوجت عند أهلها و لم تخرج عنهم ، وأما العاتق من الأعضاء فن المتوك إلى أصل العنق [ ولا جمعة علينا ] عطف على العبيدين أى وأمرنا أن لا جمعة علينا [ ونهانا ] أى رسول الله عليه السلام عن [ اتباع الجنائز ] هذا الحديث مختصر ، و أخرجه الإمام أحمد في مسنده مطولا من طريق أبي سعيد عن إسحاق بن عثمان بهذا السند قالت : لما قدم رسول الله عليه السلام المدينة جمع نساء الأنصار في بيت ثم بعث إليهن عمر بن الخطاب رضي الله عنه قام على الباب فسلم فرددنا عليه السلام فقال : أنا رسول رسول الله عليه السلام إلينك قلن مرجا برسول الله و رسول رسول الله عليه السلام ، وقال : تباعن على أن لا تشركن بالله شيئاً و لا تزنين و لا تقتلن أولادك و لا تأتين بهتان تفترنه بين أيديك و أرجلك و لا تعصيه في معروف ، قلنا نعم ، فرددنا أيدينا من داخل

( باب الخطبة ) حدثنا محمد بن العلاء نا أبو معاوية نا الأعمش عن إسماعيل بن رجاء عن أبيه عن أبي سعيد الخدري ح و عن قيس بن مسلم عن طارق بن شهاب عن أبي سعيد الخدري قال : أخرج مروان المنبر في يوم

البيت ومديده من خارج البيت ثم قال : اللهم اشهد ، و أمرنا بالعيد أن نخرج العنق و الحيض ، و نهى عن اتباع الجنائز و لا جمعة علينا ، و سألهما عن قوله : « ولا يعصينك في معروف » ، قالت نهانا عن النياحة ، انتهى .

وقال السيوطي في الدر المنثور وأخرج أحمد وابن سعد و أبو داود وأبو يعلى و عبد بن حميد وابن مردوه و البيهقي في الشعب عن إسماعيل بن عبد الرحمن بن عطية عن جده أم عطية رضي الله عنها قالت : لما قدم رسول الله صلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ المدينة فذكر إلى قوله ومدحنا أيدينا من داخل البيت ولم يذكر قصة خروج العيدين ولا وجوب الجمعة عليهم ولا النهي عن اتباع الجنائز ، ثم ذكر في آخره ، قال إسماعيل : فسألت عن جدتي عن قوله تعالى « ولا يعصينك في معروف » ، قالت : نهانا عن النياحة ، و ذكر ابن جرير كلامها ذكره أحد .

[ باب الخطبة ] في يوم العيد هل هي بعد الصلاة أو قبلها [ حدثنا محمد بن العلاء نا أبو معاوية نا الأعمش عن إسماعيل بن رجاء عن أبيه ] رجاء بن ربيعة الريادي بضم الراي مصغراً أبو إسماعيل الكوف له في مسلم و أبي داود وابن ماجة حديث واحد ، ثقة [ عن أبي سعيد الخدري ح و عن قيس بن مسلم ] عطف على عن إسماعيل بن رجاء أى و حدثنا الأعمش عن قيس بن مسلم [ عن طارق بن شهاب عن أبي سعيد الخدري قال ] أبو سعيد [ أخرج مروان ( ٢ ) المنبر ] أى

( ١ ) وفي نسخة : باب الخطبة في يوم العيد .

( ٢ ) وكان أميراً على المدينة من معاوية

عيد ، فبدأ بالخطبة قبل الصلاة فقام رجل فقال : يا مروان خالفت السنة أخرجت المنبر في يوم عيد ولم يكن يخرج فيه ، وبدأت بالخطبة قبل الصلاة فقال أبو سعيد الخدري

أمر بخروج [ في يوم عيد ] و هذا لا ينافي ما صح عند مسلم (١) فإذا كثير بن الصلت قد بنى منبراً من طين و لبّن لامكان الجمع بأن الارجح كان أولاً (٢) ثم بناء مبنياً على إنكار الناس لأنّه أهون وأحسن [ فبدأ بالخطبة قبل الصلاة ] خلافاً لما ثبت عن رسول الله ﷺ و الحلفاء الراشدين [ فقام رجل (٣) ].

قال الحافظ : يحتمل أن يكون هو أبا مسعود الذي وقع في رواية عبد الرزاق أنه كان معهها [ فقال ] أى الرجل [ يا مروان خالفت السنة ] هذا بدل على أن الانكار وقع من رجل غير أبي سعيد ، ويخالفه حديث عياض بن عبد الله عن أبي سعيد و فيه قلت له غيرتم والله ، وهذا يدل على أن الإنكار من أبي سعيد فيحتمل أن تكون القصة تعددت و يدل على تعدد القصة المغيرة الواقعه بين رواية رجاء و عياض ، ففي رواية عياض أن المنبر بنى بالمصلى ، وفي رواية رجاء أخرج مروان المنبر معه ، فلعل مروان لما أنكروا عليه إخراج المنبر ترك إخراجه بعد ، و أمر ببنائه من لبّن و ظين بالمصلى ، ولا بعد في أن ينكر عليه تقديم الخطبة على الصلاة مرة بعد أخرى ، و يدل على التغير أيضاً أن إنكار أبي سعيد وقع بينه وبينه وإنكار الآخر وقع على رؤس الناس قاله الحافظ [ أخرجت المنبر في يوم عيد ولم يكن يخرج ] على صيغة الجحول أى المنبر [ فيه ] أى في العيد في زمان رسول الله ﷺ و الحلفاء الراشدين رضي الله عنهم [ و بدأ بالخطبة قبل الصلاة ] و كانت الخطبة في زمان رسول الله ﷺ تخطب بعد الصلاة .

(١) وكذا البخاري ، انتهى المنهل (٢) والدليل على التعدد أن المنكر في حديث البخاري أبو سعيد نفسه ، و هنا غيره ، كذا في المنهل .

(٣) و في المنهل ، قيل هو عمارة بن رؤبة .

من هذا قالوا فلان ابن فلان ، فقال : أما هذا فقد قضى ما عليه سمعت رسول الله ﷺ يقول : من رأى منكراً فاستطاع أن يغيره بيده ، فان لم يستطع ببساله فان لم يستطع بقلبه و ذلك أضعف الإيمان .

حدثنا أحمد بن حنبل نا عبد الرزاق و محمد بن بكر قال

قال القاري : وفي الحديث دليل على أن ما حكى عن عمر و عثمان و معاوية لا يصح [ فقال أبو سعيد الخدري من هذا [ أى الذي انكر على مروان [ قالوا فلان ابن فلان ، فقال : أما هذا [ أى الرجل [ فقد قضى [ أى أدى [ ما [ وجب [ عليه [ من الأمر بالمعروف و النهى عن المنكر [ سمعت رسول الله ﷺ يقول : من رأى منكراً فاستطاع أن يغيره بيده فليغيره بيده ، فان لم يستطع [ أن يغيره بيده [ ببساله [ أى فلينكره ببساله [ فان لم يستطع [ أن يغيره ببساله [ فقلبه [ أى فلينكره بقلبه [ أى الانكار بقلبه [ أضعف الإيمان [ فلا يكتفى به إلا من لا يستطيع غيره ، نعم إذا أكتفى به من لا يستطيع غيره ، فليس منه بأضعف فإنه لا يستطيع غيره ، فان التكليف بالواسع قيل فيه إشكال إذ يدل على ذم فاعله وأيضاً فقد يعظم إيمان المرء و لا يستطيع تغييره بيده فلا يلزم من عجزه عن تغييره بيده ضعف إيمانه ، وقد جعله ﷺ أضعفه ، فأجاب عز الدين بأن الإيمان ه هنا مجازي وهو الأعمال ، ولا شك أن التقرب بالكرامة ليس بالقرب بالانكار فيه ولم يذكره ﷺ في معرض النم ، وإنما ذكره لعلم المكلف حقارة ما حصل له في هذا القسم فترقى لغيره درجات .

[ حدثنا أحمد بن ] محمد بن [ حنبل نا عبد الرزاق ] بن همام [ و محمد بن بكر ] بن عثمان البرساني بضم المؤخرة و سكون الواه ثم مهملة أبو عثمان البصري ، قال النسائي : ليس بالقوى ، وقال ابن عمار الموصلى : لم يكن صاحب حديث تركناه

أنا ابن جرير أخبرني عطاء عن جابر بن عبد الله قال : سمعته يقول إن النبي ﷺ قام يوم الفطر فصل فبدأ بالصلاه قبل الخطبه ثم خطب الناس ، فلما فرغ نبي الله ﷺ نزل فاتى النساء فذكرهن وهو يتوكأ على يد بلال وبلال باسط ثوبه تلقى النساء (١) فيه الصدقة ، قال تلقى المرأة فتخرجا

لم نسمع منه ، وعن أحمد : صالح الحديث ، وقال أبو داود والعلجي وابن قانع : ثقة ، و عن ابن معين ثقة ، و ذكره ابن حبان في الثقات [ قالا ] أى عبد الرزاق و محمد بن بكر [ أنا ابن جرير أخبرني عطاء عن جابر بن عبد الله قال [ عطاء ] سمعته أى جابرأ ] يقول : إن النبي ﷺ قام يوم الفطر [ أى في المصلى ] صلاة العيد ركعتيه [ فبدأ بالصلاه (٢) قبل الخطبه ] أى قدم صلاة العيد على خطبته [ ثم خطب الناس ، فلما فرغ نبي الله ﷺ من الخطبه [ نزل ] .

قال الحافظ في الفتح : فيه إشعار بأنه ﷺ كان يخطب على مكان مرتفع لما يقتضيه قوله نزل ، وقد تقدم في باب الخروج إلى المصلى أنه ﷺ كان يخطب في المصلى على الأرض ، فعل الرواى ضمن النزول معنى الانتقال ، و زعم عياض أن وعظه النساء كان في أثناء الخطبه و أن ذلك كان في أول الاسلام ، وأنه خاص به ﷺ ، و تعقبه التووى بهذه الرواية المصرحة بأن ذلك كان بعد الخطبه و هو قوله فلما فرغ نزل فاتى النساء ، والخصائص لا تثبت بالاحتمال ، انتهى ، [ فاتى النساء ] يشعر بأن النساء كن على حدة من الرجال غير مختلطات بهم [ فذكرهن ] من التذكير أى وعظهن و عليهم أحكام الاسلام [ و هو ] أى رسول الله ﷺ [ يتوكأ ] أى يتعامل و منه التوكوه على العصا و هو التعامل عليه [ على يد بلال و بلال باسط ثوبه تلقى النساء فيه ] أى في ثوب بلال [ الصدقة ] و المراد بالصدقة هنها غير صدقة الفطر كما في البخاري

(١) و في نسخة : تلقين . (٢) بوب الترمذى الصلاة قبل الخطبه .

و يلقين و يلقين ، و قال ابن بكر فتحتها .

حدثنا حفص بن عمر نا شعبة ح و نا ابن كثير أنا شعبة عن أئوب عن عطاء قال : أشهد على ابن عباس و شهد ابن عباس على رسول الله عليه السلام أنه خرج يوم فطر فصل ، ثم

قلت : لعطاء زكاة يوم الفطر [ قال ] لا و لكن صدقة يتصدقون حينئذ [ تأقى المرأة فتحها ] بفتح الفاء والمثناة من فوق و بالخاء المعجمة ، و في البخاري قال عبد الرزاق : الفتح الخواتيم العظام كانت في الجاهلية ، قال الحافظ : لم يذكر عبد الرزاق في أى شئ كانت تلبس ، وقد ذكر ثعلب أئون كن يلبسها في أصابع الأرجل انتهى ، ولذا عطف عليه الخواتيم لأنها عند الاطلاق تصرف إلى ما يلبس في الأيدي ، وحكي عن الأصمعي أن الفتح الخواتيم التي لا فصوص لها ، فعلى هذا هو من عطف الأعم على الأخض [ ويلقين ويلقين ] والمعنى تأقى الواحدة وكذا الباقيات يلقين مرة بعد أخرى .

قال الحافظ : وكرر الفعل المذكور في رواية مسلم إشارة إلى التويع وسيأتي في حديث ابن عباس بلفظ فيلقين الفتح والخواتيم ، انتهى ، [ و قال ابن بكر فتحتها ] بزيادة الناء ، قال الحافظ : و في هذا الحديث من الفوائد استحباب وعظ النساء وتعليمهن أحكام الإسلام و تذكيرهن بما يجب عليهن ، ويستحب حثهن على الصدقة و تحصيصهن بذلك في مجلس منفرد و محل ذلك كله إذا أمن الفتنة و المفسدة ، وفيه خروج النساء إلى المصلى ، وجواز التفدية بالأذب والأذم ، و جواز صدقة المرأة من مالها من غير توقيف على إذن زوجها أو على مقدار معين من مالها و غير ذلك .

[ حدثنا حفص بن عمر نا شعبة ح و نا ابن كثير ] محمد بن كثير العبدى عطف على حدثنا حفص [ أنا شعبة عن أئوب عن عطاء قال أشهد على ابن عباس ] أى على شهادته بأنه شهد على رسول الله عليه السلام أنه خرج ، الحديث ، [ و شهد ابن عباس على رسول الله عليه السلام أنه خرج ] إلى المصلى [ يوم فطر فصل ] ركعى العيد

خطب ثم أتى النساء و معه بلال ، قال ابن كثير أكبر علم شعبة فأمرهن بالصدقة فجعلن يلقين .

حدثنا مسدد و أبو معمر عبد الله بن عمرو قالا نا عبد الوارث عن أئوب عن عطاء عن ابن عباس بمعناه قال

[ثم خطب خطبة العيد ثم أتى محل جلوسهن [ثم أتى النساء] و معه بلال ، قال ابن كثير أكبر علم شعبة] أى قال له شعبة أكبر على [فأمرهن بالصدقة فجعلن يلقين] حاصل هذا الكلام أن ابن كثير يقول أن شعبة لما حدث بهذا الحديث يقين بأن هذا الحديث إلى قوله و معه بلال من شهادة ابن عباس في حديث أئوب و شك شعبة في قوله فأمرهن بالصدقة فجعلن يلقين هل هو داخل في حديث أئوب فيما شهد به ابن عباس أولاً ، و لكن أكبر علم شعبة أن هذا الكلام أيضاً داخل فيه ، فكان شعبة لم يتيقن أن هذا الكلام قاله أئوب أو لم يقبل .

قلت : روى شعبة هذا الحديث بستين ، الأول ما رواه أبو داؤد من طريق ابن كثير عن شعبة عن أئوب عن عطاء عن ابن عباس ، و فيه بين ابن كثير شك شعبة ، وقد رواه أبو داؤد الطيالسي في مستنه بهذا السندي ، و لفظه قال : خرج رسول الله ﷺ يوم عيد فصل ثم خطب ثم أتى النساء ف ث |عن على الصدقة ، فجعلن يلقين من أفرطهن فترك ذكر بلال ولم يبين الشك ، والثاني ما رواه البخاري ومسلم و غيرهما ، ففي البخاري من طريق سليمان بن حرب عن شعبة عن عدى بن ثابت عن سعيد بن جبير عن ابن عباس أخرجته في العيددين ، وكذلك أخرج في الزكاة من طريق مسلم عن شعبة ، و في مسلم من طريق معاذ العنبرى عن شعبة عن عدى عن سعيد بن جبير عن ابن عباس ، فذكروا الحديث مطولاً و لم يذكر الشك فلعل الشك وقع لشعبة لا حدث ابن كثير و من معه و لم يكن له شك عندما حفص بن عمر وأبا داؤد الطيالسي .

[ حدثنا مسدد و أبو معمر عبد الله بن عمرو قالا نا عبد الوارث عن أئوب

فظن أنه لم يسمع النساء فتشى إلينه و بلال معه فو عظهن  
و أمرهن بالصدقة، فكانت المرأة تلقى القرط والخاتم في  
ثوب بلال.

حدثنا محمد بن عبد نا حماد بن زيد عن أبوب عن عطاء  
عن ابن عباس في هذا الحديث قال فجعلت المرأة تعطي  
القرط والخاتم و جعل بلال يجعله في كسانه قال فقسمه

عن عطاء عن ابن عباس بمعناه [ أى بمعنى الحديث المقدم أنه خرج يوم عبد فصل  
ثم خطب ثم بين قصة اتيان النساء ] [ قال ] ابن عباس [ فظن ] أى النبي ﷺ [ أى لم يسمع ] من النساء [ النساء ] بعدهن عن الرجال [ فتشى إلينه و بلال  
معه فو عظهن و أمرهن بالصدقة فكانت المرأة تلقى القرط (١) بضم قاف و سكون  
راء هو نوع من حل الأذن ما على من شحمة الأذن من ذهب أو خرز جمعه أقراط  
و قرطه [ والخاتم ] قال في القاموس : والخاتم ما يوضع على الطينة و حل  
اللابس كالخاتم والخاتم وفي عشر لغات [ في ثوب بلال ]

[ حدثنا محمد بن عبد نا حماد بن زيد عن أبوب عن عطاء عن ابن عباس في  
هذا الحديث قال [ أى ابن عباس ] فعلت (٢) المرأة تعطي القرط والخاتم و جعل  
لال يجعله في كسانه ] لحفظه عن الضياع [ قال ] أى ابن عباس [ فقسمه ] أى

(١) قال الشامي : لا يأس بثقب إذن الطفل من البنات لأنهم كانوا يفعلونه في  
زمن رسول الله ﷺ من غير الانكار ، وفيه أيضاً لا يأس بمحض الألف واختلفت  
الشافعية في جوازها كما في إعارة الطالبين ، وفي الآباء لا يأس أى خلاف الأولى  
وقال البحيرى : تشقيقه حرام لأنه جرح لم تدع إليه حاجة ، وفي الرعاية في مذهب  
الإمام أحمد يجوز في الصبية دون الصبي ، انتهى .

(٢) حجة للثلاثة في أن المرأة متصرفة في مالها خلافاً مالك إذ قال لا يجوز لها  
بدون إذن الزوج كما سألي في باب عطية المرأة بغير إذنه .

على فقراء المسلمين .

حدثنا الحسن بن علي نا عبد الرزاق أنا ابن عيينة عن أبي جناب عن يزيد بن البراء عن أبيه أن النبي ﷺ نول (١) يوم العيد قوساً خطب عليه .

رسول الله ﷺ ذلك المال [ على فقراء المسلمين ] .

وفي نسخة : باب يخطب على قوس هذه الترجمة موجودة في جميع النسخ إلا في الأحمدية والصواب وجوده [ حدثنا الحسن بن علي نا عبد الرزاق أنا ابن عيينة عن أبي جناب ] بحيم و نون خفيفة يحيى بن أبي حية الكلبي ضعفوه لكنه تدليسه [ عن يزيد بن البراء ] بن عازب الانصارى الحارثي الكوفى ذكره ابن حبان في الثقات . و كان أمير عمان و قال أبو عاذن كان كخير الامراء ، و قال العجلى : كوفي تابعى ثقة [ عن أبيه ] براء بن عازب [ أن النبي ﷺ نول ] مكذا بواو واحد في جميع النسخ الموجودة إلا في النسخة الكانفورية فإن فيها بواوين ، فعلى الأول صيغة ماض مجهول من التفعيل ، قال في القاموس : وأنته إياه و نولته و نولت عليه و له أعطيه و على الثاني من المقاولة أي أعطى [ يوم العيد ] أي الأخضي [ قوساً خطب ] متوكلاً [ عليه ] هذا الحديث مختصر ، وقد أخرجه الإمام أحمد في مسنده مطولاً من طريق زائدة حدثنا أبو جناب الكلبي بسنده عن البراء قال : كنا جلوساً في المصلى يوم الأخضي فأنما رسول الله ﷺ فسلم على الناس ثم قال : إن أول نسك يومكم هذا الصلاة قال فتقدم فصل ركعتين ثم سلم ثم استقبل الناس بوجهه ، وأعطى قوساً أو عصاً فاتكأ عليه فحمد الله و أثنى عليه و أمرهم و نهاهم ، و قال : من كان منكم عجل ذبحه فاما هي بجزرة اطعمه أهله إنما النسب بعد الصلاة فقام إليه خالي أبو بردة بن

( باب (١) ترك الأذان في العيد ) حدثنا محمد بن كثير أنا سفيان عن عبد الرحمن بن عباس قال : سأله زوج ابن عباس أشهدت العيد مع رسول الله ﷺ ؟ قال نعم ، ولو لا منزلتي منه ما شهدت من الصغر ، فأتي رسول الله ﷺ العلم الذي عند دار كثير ابن الصلت فصلى ثم خطب ولم يذكر

نيار فقال : أنا بحاجة ذبح شافق يا رسول الله ليصنع لنا طعام نجتمع عليه إذا رجعنا وعندى جذعة من معز و هي أوفى من الذى ذبحت أتفغى عن يا رسول الله ﷺ قال قال ثم قال : يا بلال قال فشي وأتبعه رسول الله ﷺ حتى أتى النساء فقال : يا معاشر النساء تصدقن الصدقة خير لكن ، قال : فما رأيت يوماً قط أكثر خدمة مقطوعة و قلادة و قرطاً من ذلك اليوم .

[ باب ترك الأذن (٢) في العيد ، حدثنا محمد بن كثير أنا سفيان ] التورى عن عبد الرحمن بن عباس قال : سأله زوج [ لم يسم أو هو الرواى قاله القسطلاني ] ابن عباس [ أى عبد الله ] أشهدت [ أى حضرت بهمزة الاستفهام ] العيد مع رسول الله ﷺ ؟ قال [ أى ابن عباس ] نعم ولو لا منزلتي منه [ أى قرب المنزلة بالقرابة و الحبة فانه كان ابن عم - ] [ ما شهدت ] أى العيد معه رسول الله ﷺ من الصغر [ أى ما حضرت معه لأجل صغرى ] فأتى رسول الله ﷺ العلم الذي عند دار كثير بن الصلت [ قال الحافظ في الفتح : سيأتي في حديث ابن عباس أنه أتى في يوم العيد إلى العلم الذي عند دار كثير بن الصلت ، قال ابن سعد : كانت دار كثير بن الصلت قبلة المصلى في العيدين ، وهي تطل على بطن بطحان الواقع

(١) وفي نسخة : باب الأذان في العيد .

(٢) ولا يؤذن لها عند الأربعه كما قاله الشعراوي ، وكذا في الأوامر ، واختلف في قول الصلاة جامعة ، و البسط في هامش اللامع .

أذاناً و لا إقامة ، قال : ثم أمر بالصدقة قال فجعلن <sup>(١)</sup>  
النساء يشنن إلى آذانهن و حلوقهن قال فأمر بلا بلا فأتاهن  
ثم رجع إلى النبي ﷺ .

الذى في وسط المدينة ، انتهى .

و إنما بني كثير بن الصلت داره بعد النبي ﷺ بمدة لكتها لما صارت شهيرة  
في تلك البقعة وصف المصلى بمجاورتها . و كثير المذكور هو ابن الصلت بن معاوية  
الكتدى تابعى كبير ولد في عهد النبي ﷺ ، وقدم المدينة هو وأخواه بعده فسكنها  
و حالف بني جحش و روى ابن سعد باسناد صحيح إلى نافع قال : كان اسم كثير بن  
الصلت قليلاً فسماه عمر رضي الله عنه كثيراً و قد صح سماع كثير من عمر رضي الله  
عنه فن بعده ، وكان له شرف و ذكر وهو ابن أخي جد بفتح الجيم و سكون الميم  
أو فتحها أحد ملوك كندة الذين قتلوا في الردة ، وقد ذكر أبوه في الصحابة لابن  
مندة و في صحة ذلك نظر .

وقال الحافظ أيضاً في محل آخر : وظاهر من هذا الحديث أنهم جعلوا الصلاة  
 شيئاً يعرف به و هو المراد بالعلم وهو بفتحتين الشئ الشاخص [ فصل ] أى صلاة  
العبد [ ثم خطب ] بعدها [ ولم يذكر ] ابن عباس [ أذاناً و لا إقامة ] و هذا  
قول عبد الرحمن بن عباس و لكن وقع في البخاري و مسلم عن عطاء عن ابن عباس  
و عن جابر قالا لم يكن يؤذن يوم الفطر ولا يوم الأضحى [ قال ] ابن عباس [ ثم  
أمر بالصدقة ] أى ثم أتى النساء فأمرهن بالصدقة [ قال ] ابن عباس [ فجعلن ]  
وفي نسخة جعل و هو الأوفق بالقواعد [ النساء يشنن ] أى يرفن أيديهن [ إلى  
آذانهن و حلوقهن ] ليأخذن الحلبي منها [ قال ] ابن عباس [ فأمر ] رسول الله  
<sup>ﷺ</sup> [ بلا بلا فأتاهن ] و تناول منه ما أعطين من حلبيهن [ ثم رجع إلى النبي  
<sup>ﷺ</sup> ]

(١) وفي نسخة : فجعل .

حدثنا مسدد نا يحيى عن ابن جريج عن الحسن بن مسلم عن طاؤس عن ابن عباس أن رسول الله ﷺ صلى العيد بلا أذان ولا إقامة وأبا بكر وعمر أو عثمان شك يحيى . حدثنا عثمان بن أبي شيبة و هناد لفظه (١) قالا نا أبو الأحوص عن سماك يعني ابن حرب عن جابر بن سمرة قال : صليت مع النبي ﷺ غير مرة ولا مرتين العيدين بغير أذان ولا إقامة .

[ وهذا الحديث ظاهره يخالف الأحاديث المتقدمة عن ابن عباس فأنها تدل أن بلا لا كان معه ﷺ من أول ما مشى إلينه ، ولعل بلا لا مشى مع رسول الله ﷺ فأتيا إلينه فوجدهم و أمرهم بالصدقة ، فتصدق بعض منهم ، فأمر بلا أن يأذن الجماعة الباقية منهم ، فذهب إلينه فأخذ الصدقة منهم . ثم رجع إلى رسول الله ﷺ . ]

[ حدثنا مسدد نا يحيى عن ابن جريج عن الحسن بن مسلم [ بن يناف ] عن طاؤس عن ابن عباس أن رسول الله ﷺ صلى العيد بلا أذان ولا إقامة وأبا بكر وعمر ] عطف على اسم أن [ أو عثمان شك يحيى ] في لفظ عمر أو عثمان .

[ حدثنا عثمان بن أبي شيبة و هناد لفظه ] أى هذا لفظه كما في نسخة [ قالا نا أبو الأحوص عن سماك يعني ابن حرب عن جابر بن سمرة قال : ] أى جابر [ صلبت مع النبي ﷺ غير مرة ولا مرتين ] أى بل أكثر من ذلك [ العيدين بغير أذان ولا إقامة ] قال الشوكاني : وأحاديث الباب تدل على عدم شرعية الأذان والإقامة في صلاة العيدين ، قال العراقي : وعليه عمل العلامة كافة ، وقال ابن قدامة في المغني : ولا نعلم في هذا خلافاً من يعتقد بخلافه إلا أنه روى عن ابن الزبير أنه

(١) وفي نسخة : وهذا لفظه .

(باب التكبير في العيد) حدثنا قتيبة (١) نا ابن هبعة عن عقيل  
عن ابن شهاب عن عروة عن عائشة أن رسول الله (٢)  
كان يكبر في الفطر والأضحى في الأولى ولسبعين تكبيرات  
و في الثانية خمساً (٣).

حدثنا ابن السرح أنا ابن وهب أخبرني ابن هبعة عن  
خالد بن يزيد عن ابن شهاب بأسناده و معناه؛ قال مسوى

أذن و أقام قال و قيل : إن أول من أذن في العيد زيد ، و روى ابن أبي شيبة  
في المصنف بأسناد صحيح عن ابن المسيب قال : أول من أحدث الأذان في العيد  
معاوية رضي الله عنه ، و قد ذعم ابن العربي أنه رواه عن معاوية رضي الله عنه  
من لا يوثق به .

[ باب التكبير (٤) في العيد ] [ أى صلاتهما [ حدثنا قتيبة نا ابن هبعة عن  
عقيل ] بالضم مصغراً ابن خالد بن عقيل مكبراً [ عن ابن شهاب عن عروة عن  
عائشة أن رسول الله (٥) كان يكبر في الفطر والأضحى في الأولى سبع تكبيرات (٦)  
و في الثانية خمساً ]

[ حدثنا ابن السرح أنا ابن وهب أخبرني ابن هبعة عن خالد بن يزيد ] الجمحي  
[ عن ابن شهاب بأسناده و معناه ] أى باتحاد إسناد الحديث المتقدم و اتحاد معناه و زاد

(١) وفي نسخة : ابن سعيد . (٢) وفي نسخة : النبي .

(٣) وفي نسخة : خمس تكبيرات . (٤) قال ابن العربي : لم يصح فيه شيء .

(٥) ولا ذكر بينهما عندنا و مالك . و عند أحد يقول الله أكبر كيراً أو الحمد  
له كثيراً و سبحان الله و بحمده بكرة و أصلحاً ، و صلى الله تبارك و تعالى على  
رسولنا محمد النبي و آله و سلم تسلیماً ، كما في الروض المربع ، و عند الشافعی يقول  
سبحان الله و الحمد لله و لا إله إلا الله و الله أكبر ، كما في شرح الأقناع .

تکیریق الرکوع .

حدثنا مسدد نا المعتمر قال سمعت عبد الله بن عبد الرحمن الطائفي يحدث عن عمرو بن شعيب عن أبيه عن عبد الله بن عمرو بن العاص (١) قال : قال نبی الله ﷺ التکیر فی الفطر سبع فی الْأُولَى و خمس فی الْآخِرَة ، والقراءة بعدهما کلتهما .

حدثنا أبو توبہ الربیع بن نافع نا سلیمان يعني ابن حیان

[ قال ] ابن وهب [ سوی تکیریق الرکوع ] قال الشوكاف : وفي إسناده ابن همیعة و هو ضعیف ، و ذکر الترمذی فی كتاب العلل أن البخاری ضعف هذا الحديث ، و زاد ابن وهب فی هذا الحديث سوی تکیریق الرکوع ، و زاد إسحاق سوی تکیریق الافتتاح و رواه الدارقطنی أيضاً .

[ حدثنا مسدد نا المعتمر قال : سمعت عبد الله بن عبد الرحمن الطائفي ] هو عبد الله بن عبد الرحمن بن كعب أبو يعلى الثقیف ، عن ابن معین ضعیف ، و عنه صالح ، و عنه ليس به بأس ، و قال النسائی : ليس بذلك القوى و يكتب حدیثه ، و قال البخاری : فيه نظر ، و حکی ابن خلفون أن ابن المدینی و ثقة ، وقال الدارقطنی : طائفی و يعتبر به ، و قال المجلی : ثقة ، ذکرہ ابن حیان فی الثقات ، له فی مسلم حدیث واحد کدامیة أن یسلم ، [ يحدث عن عمرو بن شعيب عن أبيه عن عبد الله بن عمرو بن العاص قال قال نبی الله ﷺ التکیر فی الفطر سبع فی الْأُولَى ] أی فی الرکمة الْأُولَى [ و خمس فی الْآخِرَة ] أی فی الرکمة الثانیة [ و القراءة بعدهما ] أی بعد التکیرین [ کلتهما ]

[ حدثنا أبو توبہ الربیع بن نافع نا سلیمان يعني ابن حیان ] بتحفانیة ، الأزدى

(١) و فی نسخة : العاصی .

عن أبي يعلى الطائفي عن عمرو بن شعيب عن أبيه عن جده أن النبي ﷺ كان يكبر في الفطر في الأولى سبعاً<sup>(١)</sup> ثم يقرأ ثم يكبر ثم يقوم فيكبر أربعاً، ثم يقرأ ثم يركع، قال أبو داؤد: رواه وكيع وابن المبارك قالا سبعاً و خمساً<sup>(٢)</sup>.

أبو خالد الأحرى الكوفي الجعفري نزل فيهم ، قال في التقريب : صدوق يخطئ [ عن أبي يعلى الطائفي ] و هو عبد الله بن عبد الرحمن المقدم [ عن عمرو بن شعيب عن أبيه عن جده أن النبي ﷺ كان يكبر في الفطر في الأولى ] أي في الركعة الأولى [ سبعاً ] أي سبع تكبيرات [ ثم يقرأ ثم يكبر ] أي للركوع [ ثم يقوم ] بعد الفراغ من السجدين [ فيكبر أربعاً ، ثم يقرأ ثم يركع ، قال أبو داؤد: رواه وكيع و ابن المبارك ] أي عن عبد الله بن عبد الرحمن ، وقد أخرج حديث ابن المبارك ابن ماجة في سنته ولم أقف على حديث وكيع [ قالا سبعاً و خمساً ] كما في رواية المتمر ، وهذا إشارة إلى أن ما خالف سليمان بن حيان عن أبي يعلى ، و قال : فيكبر أربعاً كأنه شاذ .

قال الشوكاني<sup>(٣)</sup> في النيل : وقد اختلف العلماء في عدد التكبيرات في صلاة العيد في الركعتين وفي موضع التكبير على عشرة أقوال : أحدها أنه يكبر في الأولى سبعاً قبل القراءة وفي الثانية خمساً قبل القراءة ، قال العراقي : وهو قول أكثر أهل العلم من الصحابة و التابعين والآئمة ، قال وهو مروي عن عمر و علي و أبي هريرة

(١) وفي نسخة : بسبع . (٢) وفي نسخة : سبع و خمس .

(٣) مذاهب الآئمة أنها سبع في الأولى بدون تكبير الافتتاح عند الشافعي و معه عند مالك و أحمد ، و أما في الثانيةخمس بدون تكبير القيام عن السجدة عند كلهم و القراءة بعدها في كلتيهما ، وأما عندنا فالزوابند ثلاث ، وبسط في الأوجز .

و أبي سعيد و جابر و ابن عمر و ابن عباس و أبي أيوب و زيد بن ثابت و عائشة  
و هو قول الفقهاء السبعة من أهل المدينة و عمر بن عبد العزيز و الزهرى ومكحول  
و به يقول مالك والأوزاعى والشافعى و أحمد وإسحاق ، قال الشافعى : والأوزاعى  
و إسحاق و أبو طالب و أبو العباس أن السبع في الأولى بعد تكبيرة الاحرام .

القول الثاني: إن تكبيرية الاحرام معدودة من السبع في الأولى وهو قول أحد  
ومالك و المزي و هو قول المنتخب ، القول الثالث : إن التكبير في الأولى سبع وفي  
الثانية سبع روى ذلك عن أنس بن مالك و المغيرة بن شعبة و ابن عباس و سعيد  
بن المسيب و النخعي ، والقول الرابع : في الأولى ثلاث بعد تكبيرية الاحرام قبل  
القراءة ، وفي الثانية ثلاث بعد القراءة وهو مروي عن جماعة من الصحابة ابن مسعود  
و أبي موسى و أبي مسعود الانصاري ، وهو قول الثوري و أبي حذيفة ، و القول  
الخامس : يكبر في الأولى ستة بعد تكبيرية الاحرام و قبل القراءة ، وفي الثانية خمساً  
بعد القراءة و هو إحدى الروايتين عن أحمد بن حنبل ، و رواه صاحب البحر عن  
مالك ، القول السادس : يكبر في الأولى أربعاً غير تكبيرية الاحرام ، و في الثانية  
أربعاً ، وهو قول محمد بن سيرين و روى عن الحسن و مسروق والأسود و الشعبي  
و أبي قلابة ، و حكاه صاحب البحر عن ابن مسعود و حذيفة و سعيد بن العاص ،  
القول السابع كالقول الأول إلا أنه يقرأ في الأولى بعد التكبير و يكبر في الثانية بعد  
القراءة ، حكاه في البحر عن القاسم والناصر .

القول الثامن : التفرقة بين عيد الفطر والأضحى فينكر في الفطر إحدى عشرة ، ستة في الأولى و خمساً في الثانية ، و في الأضحى ثلاثة في الأولى و ثنتين في الثانية و هو مروي عن علي بن أبي طالب كما في مصنف ابن أبي شيبة ، ولكنه من رواية الحارث الأعور عنه ، القول التاسع : التفرقة بينهما على وجه آخر و هو أن ينكر في الفطر إحدى عشرة تكبيره و في الأضحى تسعًا و هو مروي عن يحيى بن يعمر ، القول العاشر كالفول الأول إلا أن محل التكبير بعد القراءة ، و إليه ذهب المحدث

و المؤيد بالله و أبو طالب احتاج أهل القول الأول بما في الباب من الأحاديث المصرحة بعد التكبير و كونه قبل القراءة، قال ابن عبد البر و روى عن النبي ﷺ من طريق (١) حسان أنه كبر في العيدين سبأ في الأولى و خمساً في الثانية من حدث عبد الله بن عمر و ابن عمر و جابر و عائشة و أبي واقد و عمرو بن عوف المزني ولم يرو عنه من وجه قوى ولا ضعيف خلاف هذا وهو أولى ما أعمل به، انتهى، وقد تقدم في حديث عائشة عند الدارقطني سوى تكبيره الافتتاح، و عند أبي داؤد سوى تكبيري الركوع و هو دليل من قال إن السبع لا تعد فيها تكبيره الافتتاح و الركوع ، و الحنف لا تعد فيها تكبيره الركوع ، انتهى .

قلت : وخلاصة ما تكلم الشوكاف في أحاديث هذا الباب أنه قال حديث عمرو بن شعيب ، قال العراق : إسناده صالح ، ونقل الترمذى في العلل المفردة عن البخارى أنه قال : إنه حديث صحيح ، فلت قال الزيلعى (٢) في نصب الراية ، قال ابن القطان في كتابه : والطائنى هذا ضعفه جماعة ، وقال الذهى فى الميزان : قال ابن معين صوابعه و قال مرة ضعيف ، و قال النسافى وغيره : ليس بالقوى ، وكذا قال أبو حاتم ، قال ابن عدى : أما سائر حديثه فعن عمرو بن شعيب وهى مستقيمة فهو من يكتب حديثه ، فلت : ثم خلطه بمن بعده فوهم ، انتهى ، قال الحافظ فى تهذيب التهذيب : و قال البخارى : فيه نظر ، انتهى .

قلت : فكيف يسلم أن البخارى يحكم على حديثه بالصحة ، ثم ذكر الشوكاف حديث عمرو بن عوف ، و قال في إسناده كثير بن عبد الله بن عمر و بن عوف ، قال الشافعى وأبو داؤد : إنه ركن من أركان السذب ، وقال ابن حبان : له نسخة موضوعة عن أبيه عن جده ، وقد تقدم الكلام ، قال الحافظ فى التلخيص : وقد أنكر

(١) كذا في النيل و الظاهر من طرق .

(٢) كذا بسط الكلام عليه ، و على سائر روایات التكبير في العيدين ، في شرح الاجياء .

أنكر جماعة تحسينه على الترمذى ، وأجاب النوى فى الخلاصة عن الترمذى فى تحسينه فقال : لعله اعتضد بشواهد و غيرها ، انتهى .

قلت : هذا لا يجده نفعاً فانه لو كان عنده شواهد يلزم أن يذكرها لينظر فيها فلهذا لا يعتمد العلامة على تصحيح الترمذى ، وقد قال الحافظ فى التقريب : ضعيف من السابعة و منهم من نسبة إلى السكاكى ، و قال فى التلخيص على هذا الحديث : وكثير ضعيف مع أن حديث عمرو بن شعيب عن أبيه عن جده لا يخلو عن وهن و ضعف ، ثم ذكر الشوكانى حديث سعد المؤذن أخرجه ابن ماجة ، ثم قال ، قال العراق : و في إسناده ضعف .

قلت : قال الشيخ التيموى هو من طريق عبد الرحمن بن سعد بن عمار بن سعد القرطى عن أبيه عن جده ، أما عبد الرحمن بن سعد بن عمار فقال الذهى فى الميزان ليس بذلك . وقال الحزرجى فى الخلاصة : ضعفه ابن معين ، و قال الحافظ فى التقريب ضعيف ، و أما سعد بن عمار فقال فى الميزان : لا يكاد يعرف ، و قال فى التقريب مستور ، ثم ذكر الشوكانى حديث عبد الرحمن بن عوف عند البزار فى مسنده ثم قال و في إسناده الحسن البجلى و هو لين الحديث ، وقد صحح الدارقطنى إرسال هذا الحديث ، قلت : ذكر الذهى تضييف الحسن بن عمارنة البجلى فى الميزان مفصلاً و مطولاً ، ثم ذكر الشوكانى عن ابن عباس عند الطبرانى ثم قال فى إسناده سليمان بن أرقى وهو ضعيف ، ثم ذكر عن جابر عند البهقى قال : مضت السنة أن يكتب الصلاة فى العيدين سبعاً و خمساً و عن ابن عمر عند البزار والدارقطنى و في إسناده فرج بن فضالة و ثقة أحمد ، و قال البخارى و مسلم منكر الحديث .

قلت و قال الحافظ فى التلخيص : قال أبو حاتم هو خطأ ، ثم ذكر الشوكانى حديث عائشة عند أبي داود ، ثم قال و في إسناده ابن طبيعة وهو ضعيف ، و ذكر الترمذى فى كتاب العلل أن البخارى ضعف هذا الحديث ، انتهى .

قلت : ثم الأنسب عندي أن أذكر ما قال صاحب الجواهر النقى على أحاديث

البيهقي في هذا الباب فقال ذكر (البيهقي) فيه حديث عبد الله بن عبد الرحمن الطائفي عن عمرو بن شعيب عن أبيه عن جده و في رواية عن أبيه عن عبد الله بن عمرو ثم ذكر (البيهقي) حديث كثير بن عبد الله بن عمرو بن عوف عن أبيه عن جده أنه عليه السلام كان يكابر ، الحديث ، ثم قال (البيهقي) قال أبو عيسى الترمذى سأله محمدًا يعني البخارى عن هذا الحديث فقال : ليس في هذا الباب شئ أصح من هذا ، وبه أقول ، قال : وحديث عبد الله بن عبد الرحمن عن عمرو بن شعيب عن أبيه عن جده في هذا الباب صحيح أيضًا .

قلت : في حديث عمرو بن شعيب هذا بعد اضطراب مته كا ينهي البيهقي أن عبد الله الطائفي متكلم فيه قال أبو حاتم و النسان ليس بالقوى و في كتاب ابن الجوزى ضعفه يحيى و هو وإن خرج له مسلم في المتابعات على ما قاله صاحب الكمال فالبيهقي تكلم فيمن هو أجل منه عن احتجاج بهم في الصحيح كمحمد بن سلامة و أمثاله لكونهم تكلم فيهم و إن كان الكلام فيهم دون الكلام الذي في الطائفي هذا و كثير بن عبد الله ابن عمرو بن عوف قال فيه الشافعى ركن من أركان الكذب ، و قال أبو داؤد : كذاب ، و قال ابن حبان : يروى عن أبيه عن جده نسخة موضوعة لا يحمل ذكرها في الكتاب و لا الرواية عنه إلا على جهة التعجب ، و قال النسان و الدارقطنى متوكلا على الحديث ، و قال ابن معين : ليس بشئ ، و قال ابن حنبل منكر الحديث ليس بشئ ، و قال عبد الله بن أحمد ضرب أبي على حد قوله على المسند ولم يحدث عنه ، و قال أبو زرعة و أهل الحديث فكيف يقال في حديث هذا في سنته ليس في هذا الباب شئ أصح من هذا ثم ذكر البيهقي حديث ابن طبيعة عن عقبيل عن ابن شهاب عن عروة عن عائشة قلت : مدار هذا الحديث على ابن طبيعة وقد ضعفه جماعة ، و ذكر عند يحيى احتراق كتبه فقال هو ضعيف قبل أن تحرق و بعد ما احترق ثم ذكر البيهقي حديث بقية عن الزيدى عن الزهرى عن حفص بن عمر بن سعد بن قرط أن أباه و عمومته أخبروه عن أبيهم سعد بن قرط أن

السنة في صلاة الأضحى و الفطر إلخ .

قلت فيه شيئاً : أحدهما أن بقية متكلم فيه ، الثاني أنه وقع في هذا الكتاب في الموضعين سعد بن قرط وكذا رأيته في نسخة أخرى مسموعة ، وقال في كتاب المعرفة ورويناه من حديث أولاد سعد القرط عن أبيتهم عن سعد وهو الصواب إذ لا يعلم أحد يقال له سعد بن قرط ، وخرج ابن مندة هذا الحديث بهذا السندي في ترجمة سعد القرط في كتاب معرفة الصحابة له ، ثم ذكر البيهقي حديث عبد الرحمن بن سعد حدثني عبد الله بن محمد بن عمار بن سعد و عمر بن حفص بن عمر بن سعد عن أبيتهم عن أجدادهم أنه عليه السلام كبر إلخ .

قلت فيه أشياء : أحدهما أن عبد الرحمن ابن سعد بن عمار متكر الحديث ، وفي الكمال مثل عن ابن معين فقال : ضعيف ، الثاني أنه مع ضعفه اضطربت روایته لهذا الحديث فرواه البيهقي عنه كما تقدم ، وأخرجه ابن ماجة في سنته كان يكتب في العيدين في الأولى سبعاً قبل القراءة وفي الآخرة خمساً قبل القراءة ، الثالث أن عبد الله بن محمد بن عمار ضعفه ابن معين ، ذكره الذهبي ، وقال أيضاً عمر بن حفص بن عمر بن سعد عن أبيه قال ابن معين : ليس بشئ ، وذكر صاحب الميزان أن عثمان بن سعيد ذكر ليعي هذا الحديث ثم قال : كيف حال مؤلام ، قال : ليسوا بشئ

الرابع : أن حفظاً والد عمر المذكور في هذا السندي أن كان حفص بن عمر المذكور في السندي الأول فقد اضطربت روایته لهذا الحديث رواه هنا عن سعد القرط ، وفي ذلك السندي رواه عن أبيه و هو موثق عن سعد القرط ظهر من هذا أن الأحاديث التي ذكرها البيهقي في هذا الباب لا تسلم من الضعف ، وكذا سائر الأحاديث الواردة في هذا الباب ، وهذا قال ابن رشد : وإنما صار الجميع إلى الأخذ بأقواليل الصحابة رضي الله عنهم في هذه المسألة ، لأنهم لم يثبت فيها عن النبي ﷺ شئ نقل ذلك عن أحد بن حنبل ، وفي التحقيق لابن الجوزي قال ابن حنبل : ليس يروى عن النبي ﷺ في التكبير في العيدين حديث صحيح ، ثم خرج البيهقي عن

عبد الملك هو ابن أبي سليمان عن عطاء، كان ابن عباس يكبر في العيد بنين ثني عشرة، سبع في الاولى و خمس في الآخرة ، ثم قال : هذا إسناد صحيح ، وقد قيل فيه عن عبد الملك بن أبي سليمان ثلاث عشرة تكبيره سبع في الاولى و ست في الآخرة و كأنه عد تكبيره القيام ، فقد أخبرنا أبو عبد الله فذكر بسنده أن ابن عباس كبر في العيد في الاولى سبعة ثم قرأ و في الثانية خمساً .

قلت : قد اختلف في تكبير ابن عباس فذكر اليهقي وجهين من رواية عبد الملك و تأول الثاني و ذكر ابن أبي شيبة وجهاً ثالثاً ، فقال ثنا هشيم أنا خالد هو الحذاء عن عبد الله بن الحارث هو أبو الوليد نسيب ابن سيرين قال : صل بنا ابن عباس يوم عيد فكبر تسعة تكبيرات خمساً في الاولى وأربعاً في الآخرة ووالى بين القراءتين وهذا سند صحيح ، وقال ابن حزم : روينا من طريق شعبة عن خالد الحذاء وقادة كلّهما عن عبد الله بن الحارث هو ابن نوقل قال : كبر ابن عباس يوم العيد في الركعة الاولى أربع تكبيرات ، ثم قرأ ثم ركع ثم قرأ ثم كبر ثلاثة تكبيرات سوى تكبيره الركوع قال و روينا من طريق يحيى القطان عن سعيد بن أبي عروبة عن قنادة عن عكرمة عن ابن عباس في التكبير في العيد بنين قال : يكبر تسعاً أو إحدى عشرة أو ثلاثة عشرة قال و هذان سندان في غاية الصحة ، وقال ابن أبي شيبة ثنا ابن ادريس عن ابن جریح عن عطاء عن ابن عباس أنه كان يكبر في العيد في الاول سبع تكبيرات بتکبیرة الافتتاح ، و في الآخرة ستة بتکبیرة الركعة كلّهن قبل القراءة ، و هذا أيضاً إسناد صحيح صرخ فيه بأن السبع في الاولى بتکبیرة الافتتاح ، فان كان رواية عبد الملك عن عطاء كذلك و المراد بها أن السبع بتکبیرة الافتتاح فذهب الشافعی مخالف للروايتين فإنه ذكر أن السبع في الاولى ليس فيها تکبیرة الافتتاح ، ثم قال وكما ذكرت روى عن ابن عباس و إن كان المراد برواية عبد الملك ذلك و إن السبع ليس فيها تکبیرة الافتتاح كما ذهب إليه الشافعی فرواية ابن جریح عن عطاء مخالفة لها فكان الاولى بالشافعی اتباع رواية ابن جریح لأن رواية عبد الملك

محتملة ، و رواية ابن جریح مصريحة بأن السبع بتکبرة الافتتاح ، و بخلافة  
 ابن جریح و نفته خصوصاً في عطا . فانه أثبت الناس فيه قاله ابن حنبل ، و قال  
 ابن المديني : ما كان في الأرض أعلم بعطا من ابن جریح ، و أما عبد الملك  
 فهو وإن أخرج له مسلم فقد تكلموا فيه ، ضعفة ابن معین ، و تكلم فيه  
 شعبية لتفريده بحديث الشفعة ، و قيل لشعبة تحدث عن محمد بن عيید الله العرزی و تدع  
 حدیث عبد الملك بن أبي سلیمان العرزی وهو حسن الحديث ، قال من حسنتها فررت  
 ذکره البیهقی في باب شفعة الجوار على أن ظاهر رواية عبد الملك أنها موافقة لرواية  
 ابن جریح وإن السبع بتکبرة الافتتاح إذ لو لم تكون منها لقیل كبر ثمانیاً وعلى تقدير  
 مخالفه رواية ابن جریح لرواية عبد الملك يلزم البیهقی اطراح رواية عبد الملك لمخالفتها  
 رواية ابن جریح لأنه قال فيها مضى في باب التراب في لوغ الكلب عبد الملك بن  
 أبي سلیمان لا يقبل منه ما يختلف فيه الثقات و إلى العمل بمقتضى رواية ابن جریح  
 ذهب مالک وأحد بن حنبل فأنهما جعلا السبع بتکبرة الافتتاح ثم أن البیهقی أخرج  
 رواية عمار مولی بنی هاشم من طریق یحیی بن أبي طالب جعفر بن عبد الله بن  
 الزیرقان عن عبد الوهاب بن عطا عن حمید عن عمار الخ ، و عبد الوهاب تقدم کلام  
 أحمد و غيره فيه ، و تقدم أيضأً أن یحیی کذبه موسی بن هارون و خط أبو داؤد  
 السجستانی على حدیثه ، و قال فيه أبو أحمد الحافظ ليس بالمتین ، و قد أخرج ابن  
 أبي شیة رواية عمار هذا فقال : حدثنا یزید بن هارون أنا حمید عن عمار فذکره  
 فدل البیهق عن رواية یزید بن هارون مع جلاته إلى ذلك الطریق الضعیف ، وأظن  
 رواية یزید لم تقع له ثم أخرج من رواية ابن أبي أویس ثنا أبي ثنا ثابت بن قیس  
 شهدت عمر بن عبد الغفران یکبر في الأولى سبعاً قبل القراءة ، و في الآخرة خمساً  
 قبل القراءة .

قلت : وإسماعیل بن أبي أویس عبد الله الأصبھی ابن أخت مالک الفقیه وإن  
 خرج له في الصحيح فقط تكلموا فيه ، قال ابن الجوزی في كتابه : قال یحیی هو

حدثنا محمد بن العلامة وابن أبي زيد المعنى قریب قالا نا  
زيد يعني ابن حباب عن عبد الرحمن بن ثوبان عن أبيه  
عن مكحول قال : أخبرني أبو عائشة جليس لأبي هريرة  
أن سعيد بن العاص (١) سأله أبا موسي الأشعري وحديفة

وأخوه يرقان الحديث ، وقال النضر بن سلمة المروزى هو كذاب ، وقال النسائى :  
ضعيف ، وقال ابن الجنيد قال ابن معين ابن أبي أويس مخالط يكذب ليس بشئ ،  
و في التكال قال أبو القاسم الطبرى : بالغ النسائى في الكلام عليه إلى أن يؤدى إلى  
تركه و ثابت بن قيس هو أبو غصن الغفارى عن ابن معين ليس حدبه بذلك و في  
كتاب ابن الجوزى قال يحيى : ضعيف ، وقال ابن حبان : لا يحتاج بخبره إذ لم يتابعه  
غيره ، انتهى .

[ حدثنا محمد بن العلامة و ابن أبي زيد ] عبد الله بن الحكم القطوانى [ المعنى  
قریب ] أى معنى حدثهما قریب ليس فيه اختلاف شديد [ قالا نا زيد يعني ابن  
حباب عن عبد الرحمن بن ثوبان عن أبيه ] ثوبان بن ثابت العنسي بالتون الدمشقى  
والد عبد الرحمن ، قال في التقريب : ثقة [ عن مكحول قال : أخبرني أبو عائشة ]  
الأموي مولاه [ جليس لأبي هريرة ] قال في تهذيب التهذيب : قال ابن حزم و ابن  
القطان مجھول ، و قال الذھبی في المیزان : غير معروف [ أن سعيد بن العاص ]  
بن سعيد بن العاص بن أمیة الأموي قتل أبوه يوم بدر كافراً ، قال ابن سعد : قبض  
النبي ﷺ ولسعيد تسع سنین ، و قال الزییر بن بکار استعمله عثمان على الكوفة ،  
 واستعمله معاوية على المدينة ، و قال سعيد بن عبد العزیز : أقيمت عریة القرآن على  
لسان سعيد لأنّه كان أشبه لهجة رسول الله ﷺ ، و قال ابن عبد البر : كان من  
أشراف قریش وهو أحد الذين كتبوا المصحف لعثمان رضي الله عنه ، و قال الزییر :

(١) وفي نسخة : العاصي .

بن اليمان كيف كان رسول الله يكبر في الأضحى والفطر  
 فقال أبو موسى كان يكبر أربعاً تكبيره على الجنائز فقال  
 حذيفة صدق فقال أبو موسى : كذلك كنت أكبر في  
 البصرة<sup>(١)</sup> حيث كنت عليهم قال<sup>(٢)</sup> أبو عائشة وأنا حاضر  
 سعيد<sup>(٣)</sup> بن العاص .

مات في قصره بالبرصة على ثلاثة أميال من المدينة ، و دفن بالبيع ٥٨ سنة [ سأل  
 أبا موسى الأشعري و حذيفة بن اليمان كف كأن رسول الله يكبر في الأضحى ]  
 أى صلاة الأضحى [ و الفطر ] أى صلاة الفطر [ قال أبو موسى : كان يكبر ]  
 في كل ركعة [ أربعاً ] أى مع تكبير الاحرام في الأولى و تكبير الركوع في الثانية  
 [ تكبيره ] أى مثل تكبيره [ على الجنائز ] قال حذيفة : صدق [ أبو موسى ] قال  
 أبو موسى كذلك كنت أكبر في البصرة حيث كنت [ أميراً ] عليهم قال أبو عائشة  
 و أنا حاضر سعيد بن العاص [ حين سواله أبا موسى وجواب أبي موسى وتصديق  
 حذيفة ، قال الزيلعى في تخریجہ : سكت عنه أبو داود ثم المنذري في مختصره ورواه  
 أحمد في مسنده ، و استدل به ابن الجوزى في التحقيق لاصحابنا ثم أعلمه بعد الرحمن  
 بن ثوبان قال ابن معين : هو ضعيف ، و قال أحمد : لم يكن بالقوى و أحاديثه  
 مناكير ، قال و ليس يروى عن النبي في تكبير العيدین ، حدیث صحیح ، انتهى ،  
 قال في التقيیح : عبد الرحمن بن ثوبان ونّهه غير واحد ، و قال ابن معین : ليس به  
 بأس ، و لكن أبو عائشة قال ابن حزم : مجهول ، و قال ابن القطان : لا أعرف  
 حاله ، انتهى .

قلت : عبد الرحمن بن ثوبان هو عبد الرحمن بن ثابت بن ثوبان ، تقدم ترجمته

(١) و في نسخة : بالبصرة . (٢) و في نسخة : قال و قال .

(٣) و في نسخة : لسعيد بن العاص .

في المجلد الأول على ص ٣٣٧ اختلف أقوال ابن معين فيه مرة قال: ضعيف ومرة قال: صالح، وأما على بن المديني فكان حسن الرأي فيه، وقال ابن ثوبان: رجل صدق لا بأس به، وقد حل عنه الناس، وقال عمرو بن علي: حديث الشاميين ضعيف إلا نفراً فاستثناه منهم، وقال عثمان الدارمي عن دحيم ثقة يرمى بالقدر، وقال أبو حاتم: ثقة يشوبه شئ من القدر و تغير عقله في آخر حياته وهو مستقيم الحديث، وقال أبو داود: كان فيه سلامة، وليس به بأس و كان بجاح الدعوة آخر له البخاري في الأدب المفرد.

قلت: و وقع عنده في إسناد حديث علامة في الجماد ، فقال: و يذكر عن ابن عمر حديث ، جعل رزق تحت ظل رمحى ، الحديث ، ووصله أبو داود من طريق عبد الرحمن بن ثابت بن ثوبان عن حسان بن عطية عن ابن منيب الحرشى عن ابن عمر رضى الله عنه ، كذا في التهذيب للحافظ ، و قال في الخلاصة: عبد الرحمن بن ثابت بن ثوبان العنسى بنون أبو عبد الله الدمشق الزاهد ، قال أحمد: لم يكن بالقوى و قال يعقوب بن شيبة: كان رجل صدق ، و قال دحيم: ثقة يرمى بالقدر ، و قال في التقريب في ترجمته: صدوق يخطئ و يرمى بالقدر و تغير بأخره ، وقال الذهبي في الميزان في ترجمته: وثقة ابن دحيم ، وقال ابن معين ليس به بأس ، وقال أبو داود كان فيه سلامة ، و كان بجاح الدعوة ، و قال أبو حاتم: ثقة و قال صالح جرزة قدرى صدوق .

و قد أخرج الترمذى حديث ابن ثوبان عن أبيه عن مكحول عن جبير بن نفير عن ابن عمر عن النبي ﷺ : إن الله يقبل توبة العبد ما لم يغفر ، و حسنة ، وقد وثق الفلاس ابن ثوبان ، وأما ما ادعوا من جهة أبي عائشة ، فقد قال المحافظ في تهذيب التهذيب: روى عنه مكحول وخالد بن معدان ، وكذا قال في الخلاصة ، فارتفعت الجهة برواية اثنين عنه ، قال الشيخ النيموى في آثار السنن و أعلام البهراق في ستة الكبرى بأنه خواص راويه في موضوعين في رفعه ، و في جواب أبي موسى ،

و المشهور أنهم أستدوه إلى ابن مسعود فأفتابهم بذلك ، و لم يسنه إلى النبي ﷺ .  
انتهى .

قلت : الجم ع يكن لأن أبي موسى كان عنده فيه حديث النبي ﷺ ، لكنه تأدب مع ابن مسعود ، فأنسد الأمر إليه مرة ، فلما أفتاهم ذكره أبو موسى مرة أخرى ، و أيد ما قاله ابن مسعود بأسناده إلى النبي ﷺ ، و هذا الموقف عن ابن مسعود في حكم المرفوع ، لأن هذا لا يمكن أن يكون من جهة الرأي والقياس ، وقد وافق ابن مسعود جماعة من الصحابة على ذلك لعدم إنكارهم عليه ، وأما حديث ابن مسعود الذي قال في جواب سعيد بن العاص حين سأله عن حذيفة و أبي موسى عن التكبير في صلاة العيد فهو الذي رواه عبد الرزاق في مصنفه أخبرنا معمر عن أبي إسحاق عن علامة والأسود ، قال : كان ابن مسعود جالساً و عنده حذيفة وأبو موسى الأشعري فسألهم سعيد بن العاص عن التكبير في صلاة العيد ، فقال حذيفة : سل الأشعري ، فقال الأشعري سل عبد الله فإنه أقدمنا و أعلمنا ، فقال ابن مسعود : يكبر أربعاً ثم يقرأ ثم يكبر فيركع في الثانية فيقرأ ثم يكبر أربعاً بعد القراءة ، انتهى .

قلت : كان غرض سعيد بن العاص عن سؤال التكبير في صلاة العيد الذي كان يكبر رسول الله ﷺ ، و هذا وإن لم يكن مذكوراً في الفقه ولكن مراده ذلك فـ أجا به ابن مسعود هو الذي ثبت عنده من رسول الله ﷺ ، و لم يكن سعيد بن العاص يسأل عن رأيهما و قياسهما ، و قد روى عبد الرزاق في مصنفه أخبرنا سفيان الثوري عن أبي إسحاق عن علامة والأسود أن ابن مسعود كان يكبر في العيدين تسعاً أربع قبل القراءة ، ثم يكبر فيركع ، و في الثانية يقرأ فإذا فرغ كبر أربعاً ثم رفع و دوى ابن أبي شيبة في مصنفه حدثنا هشيم ثنا مجاهد عن الشعبي عن مسروق قال : كان عبد الله بن مسعود يعلمه التكبير في العيدين تسعة تكبيرات خمس في الأولى وأربع في الآخرة ، و يوالى بين القراءتين و أن يخطب بعد الصلاة على راحته و ينظر الطبراني فإنه رواه من طرق أخرى ، قال الترمذى في كتابه : وروى عن ابن مسعود

( باب (١) ما يقرأ في الأضحى والفطر ) حدثنا القعنبي عن  
مالك عن ضمرة بن سعيد المازني عن عبيد الله بن عبد الله

أنه قال في التكبير في العيدن تسع تكبيرات ، في الركمة الأولى خمس تكبيرات قبل القراءة ، و في الركمة الثانية يبدأ بالقراءة ثم يكبر أربعاً مع تكبيرة الركوع ، و قد روی عن غير واحد من الصحابة نحو هذا وهو قول أهل الكوفة و به يقول سفيان الثوری ، انتهى .

قال ابن أبي شيبة في مصنفه حدثنا نحوي بن سعيد عن أشعث عن محمد بن سيرين عن أنس أنه كان يكبر في العيد تسعأً فذكر مثل حديث ابن مسعود وروي عبد الرزاق في مصنفه أخبرنا إسماعيل بن أبي الوليد ثنا خالد الحذاء عن عبد الله بن الحارث قال شهدت ابن عباس كبر في صلاة العيد بالبصرة تسع تكبيرات ، و والي بين القرامتين قال: وشهدت المنذرة بن شعبة فعل ذلك أيضاً، فسألت خالداً كيف كان فعل ابن عباس فسر لنا كما صنع ابن مسعود في حديث عمر والثوری عن أبي إسحاق سواماً، وكذلك روى ابن أبي شيبة في مصنفه حدثنا هشيم ثنا خالد الحذاء عن عبد الله بن الحارث قال : صلى ابن عباس يوم عيد فكبر تسع تكبيرات خمساً في الأولى وأربعاً في الآخرة ووالى بين القرامتين .

[ باب ما يقرأ (٢) في الأضحى ] أي في صلاة الأضحى [ والفطر ] أي صلاة الفطر [ حدثنا القعنبي عن مالك عن ضمرة بن سعيد المازني عن عبيد الله بن عبد الله

(١) وفي نسخة : باب ما يقرأ فيها .

(٢) قال الشعراوي ومنه قول الشافعی يستحب قراءة «ق» في الأولى و«اقتربت الساعة» في الثانية أو قراءة «الأعلى» و«الغاشية» مع قول أحمد ومالك أنه يقرأ بـ «الأعلى» وـ «الغاشية» ، مع قول أبي حنيفة لا تخصيص ، قلت : لكتبهم استحبوا «الأعلى» وـ «الغاشية» ، كما في الأوزر ، والمرجع عند مالك «سبع الاسم ربك» ، «والشمس و «ضحاها» .

بن عتبة بن مسعود أَنَّ عمرَ بْنَ الخطَّابَ سَأَلَ أَبَا وَاقِدَ اللَّبِيَّ [ قَالَ اسْمَهُ الْحَارِثُ بْنُ مَالِكٍ ، وَقِيلَ : ابْنُ عُوْفٍ ، وَقِيلَ : اسْمَهُ عُوْفُ بْنُ الْحَارِثِ صَاحِبُ الْبَرَاءَةِ ] مَاذَا كَانَ يَقْرَأُ بِهِ رَسُولُ اللهِ مُصَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ فِي الْأَضْحَى وَالْفَطْرِ قَالَ : كَانَ يَقْرَأُ فِيهِمَا بِـ « قُ وَ الْقُرْآنُ الْمَجِيدُ » وَ « اقْرَبْتَ السَّاعَةَ وَانْشَقَ الْقَمَرُ » .

بن عتبة بن مسعود أَنَّ عمرَ بْنَ الخطَّابَ سَأَلَ أَبَا وَاقِدَ اللَّبِيَّ [ قَالَ اسْمَهُ الْحَارِثُ بْنُ مَالِكٍ ، وَقِيلَ : ابْنُ عُوْفٍ ، وَقِيلَ : اسْمَهُ عُوْفُ بْنُ الْحَارِثِ صَاحِبُ الْبَرَاءَةِ ] مَاذَا كَانَ يَقْرَأُ بِهِ رَسُولُ اللهِ مُصَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ فِي الْأَضْحَى وَالْفَطْرِ يَدْلِي عَلَى أَنَّ هَذَا الْحَدِيثَ مَرْسُولٌ فَإِنْ عَيْدَ اللَّهُ لَمْ يَدْرِكْ عُرَمَ بْنَ الخطَّابِ وَلَا حَضَرْ عَنْهُ سُؤَالُهُ أَبَا وَاقِدَ ، وَلَكِنَّ أَدْرَكَ أَبَا وَاقِدَ وَأَخْبَرَهُ أَبُو وَاقِدَ بِذَلِكَ ، فَالْحَدِيثُ صَحِيحٌ ، قَالَ التَّوْرَوْيُ فِي شَرْحِ مُسْلِمٍ : قَوْلُهُ عَنْ عَيْدِ اللَّهِ أَنَّ عُرَمَ بْنَ الخطَّابَ سَأَلَ أَبَا وَاقِدَ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ ، وَفِي الرَّوَايَةِ الْأُخْرَى عَنْ عَيْدِ اللَّهِ عَنْ أَبِي وَاقِدَ قَالَ : سَأَلَى عُرَمَ بْنَ الخطَّابِ هَذَا هُوَ فِي جَمِيعِ النُّسُخِ ، فَالرَّوَايَةُ الْأُولَى مَرْسُولَةٌ لِأَنَّ عَيْدَ اللَّهِ لَمْ يَدْرِكْ عُرَمَ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ ، وَلَكِنَّ الْحَدِيثَ صَحِيحٌ مَتَّصلٌ مِنَ الرَّوَايَةِ الثَّانِيَةِ ، فَإِنَّهُ أَدْرَكَ أَبَا وَاقِدَ بِلَا شَكٍّ وَسَمِعَهُ بِلَا خَلَافٍ ، فَلَا عَذْبٌ عَلَى مُسْلِمٍ حِينَئِذٍ فِي رَوَايَتِهِ فَاهُ صَحِيحٌ مَتَّصلٌ .

قال التوروي أيضاً : يحتمل أن عمر رضي الله عنه شرك في ذلك فاستثنى أو أراد إعلام الناس بذلك أو نحو هذا من المقاصد قالوا ويعيد أن عمر رضي الله عنه لم يكن يعلم بذلك مع شهوده صلاة العيد مع رسول الله مصطفى عليهما السلام مرات ، وقربه منه [ مَاذَا كَانَ يَقْرَأُ بِهِ رَسُولُ اللهِ مُصَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ ] أى في ركعى صلاتيهما [ قَالَ كَانَ يَقْرَأُ فِيهِمَا بِـ « قُ وَ الْقُرْآنُ الْمَجِيدُ » وَ « اقْرَبْتَ السَّاعَةَ وَانْشَقَ الْقَمَرُ » ] أى هاتين السورتين في ركعتيهما ، وقد تقدم من حديث التعبان بن بشير أنه مصطفى عليهما السلام كان

(١) قال في النيل الاماني : لم يروه ثقة إلا ضمرة .

( باب الجلوس للخطبة ) حدثنا محمد بن الصباح البزار نا الفضل بن موسى السيناني نا ابن جرير عن عطاء عن عبد الله بن السائب قال : شهدت مع رسول الله ﷺ العيد فلما قضى الصلاة قال : إنا نخطب فمن أحب أن يجلس للخطبة فليجلس ، و من أحب أن يذهب فليذهب ، قال أبو داؤد : هذا <sup>(١)</sup> مرسل .

### (باب الخروج إلى العيد في طريق ويرجع في طريق) حدثنا

يقرأ في العيدين و يوم الجمعة بـ « سبع اسم ربك الأعلى » و « هل أناك حديث العاشية » فرة يقرأ هذا وأحياناً يقرأ ذلك فلا يدل على السنة بل هو على الاستعباب . [باب الجلوس للخطبة] أى لاستئامتها في العيدين هل يلزمهم الجلوس لاستئامتها أم لا [حدثنا محمد بن الصباح البزار] بزايدين معجمتين [نا الفضل بن موسى السيناني نا ابن جرير عن عطاء عن عبد الله بن السائب قال : شهدت مع رسول الله ﷺ العيد ، فلما قضى ] أى أتم [الصلاه قال : إنا نخطب ] أى نريد الخطبة [ فمن أحب أن يجلس للخطبة ] أى لاستئامتها [ فليجلس ] و لاستمع الخطبة [ و من أحب أن يذهب ] أى يرجع إلى بيته [ فليذهب ] فهذا يدل على أن الجلوس لاستئامت الخطبة غير لازم [ قال أبو داؤد : هذا مرسل ] و زاد على الماشية عن عطاء عن النبي ﷺ ، قال الريان في تخريج المداية ، قال النسائي : هذا خطأ و الصواب مرسل ، و نقل البيهقي عن ابن معين أنه قال : غلط الفضل بن موسى في إسناده و إنما هو عن عطاء عن النبي ﷺ مرسل ، انتهى .

### [باب الخروج (٢) إلى العيد في طريق ويرجع في طريق] أى آخر [حدثنا

(١) و في نسخة : يروى .

(٢) و قال على من السنة أن يكون مأشياً كذا في عارضة الأحوذى ، ولم يخرج حديث اللباب بل أخرج حديث ابن عمر رضى الله عنه .

عبد الله بن مسلمة نا عبد الله يعني ابن عمر عن نافع عن ابن عمر أن رسول الله صلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ أخذ يوم العيد في طريق ثم رجع في طريق آخر<sup>(١)</sup>.

( باب إذا لم يخرج الإمام<sup>(٢)</sup> للعيد من يومه يخرج من الغد )  
حدثنا حفص بن عمر نا شعبة عن جعفر بن أبي وحشية  
عن أبي عمير بن أنس عن عمومته له من أصحاب النبي صلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ  
صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ أن ركباً جاؤا إلى النبي صلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ يشهدون أنهم رأوا ال HALAL

عبد الله بن مسلمة نا عبد الله يعني ابن عمر عن نافع عن ابن عمر أن رسول الله صلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ أخذ يوم العيد في طريق [ أى اختار طريقاً في المشي إلى العيد ] ثم رجع في طريق آخر [ هذا الحديث يدل على استحباب الذهاب إلى صلاة العيد في طريق و الرجوع في طريق آخر للإمام و المأمور ، قال أبو حنيفة : يستحب له ذلك فان لم يفعل فلا حرج ، وقد اختلف في الحكمة في مخالفته صلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ الطريق في الذهاب والرجوع على أقوال كثيرة ، قال الحافظ : اجتمع لى منها أكثر من عشرين قولًا من شاء التفصيل فايرجع إلى الفتح و العين و غيرهما من المطولات .

[ باب إذا لم يخرج الإمام للعيد من يومه ] أى لعذر [ يخرج من الغد ] دون بعد الغد [ حدثنا حفص بن عمر نا شعبة عن جعفر بن أبي وحشية ] أبي بشر [ عن أبي عمير ] مصغراً [ ابن أنس عن عمومته له ] جمع عم و هو أخو الأب [ من أصحاب النبي صلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ أن ركباً جاؤا إلى النبي صلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ يشهدون أنهم رأوا ال HALAL

(١) وفي نسخة : قال أبو داود : روى هذا الحديث عن أبي هريرة وغيره .

(٢) وفي نسخة : باب إذا لم يخرج الإمام في يوم العيد أخرج من الغد ؟

(٣) وفي نسخة : رسول الله .

## بالأمس فأمرهم أن يفطروا و إذا أصبحوا أن يغدوا إلى مصلالهم .

[أى جاؤا يوم الثلاثاء و شهدوا أنهم رأوا الهلال ليلة الثلاثاء [ فأمرهم ] أى المسلمين [ أن يفطروا ] لأنه ثبت أن اليوم يوم الفطر [ و إذا أصبحوا ] في اليوم الثاني من شوال [ أن يغدوا إلى مصلالم<sup>(١)</sup> ] لصلاة العيد ، قال الشوكاني : صحيح الحديث ابن السكن و ابن حزم و الخطابي و ابن حجر في بلوغ المرام ، وقال ابن عبد البر : وأبو عبيد بجهول ، قال الحافظ : كذا قال و قد عرفه من صحيح له انتهى ، و قال الزيلعى في تخريجه : قال ابن القطان في كتابه : و عندي أنه حديث يحب النظر فيه ولا يقبل إلا أن ثبتت عدالة غيره فإنه لا يعرف له كبير شئ ، وإنما حدثيان أو ثلاثة لم يروها عنه غير أبي بشر ولا أعرف أحداً عرف من حاله ما يوجب قبول روایته و لا هو من المشاهير المختلف في اعتقاده من زيد العدالة على إسلامهم ، و قد ذكر الباوردي حديثه و سماه في مسنده عبد الله و هذا لا يكفي في التعريف بحاله و فيه مع الجهل بحال أبي عبيده كون عمومته لم يسموا فالحديث جدير بأن لا يقال فيه صحيح ، و قال النووي في الخلاصة هو حديث صحيح و عمومه أبي عبيده حصابة لا يضر جهله أعيانهم لأن الصحابة كلهم عدول و اسم أبي عبيد عبد الله و أخرج أبو داود عن دعى بن حراش عن رجل من أصحاب النبي ﷺ قال : اختلف الناس في آخر يوم من رمضان فقام أعرابيان فشهدوا عند النبي ﷺ بالله لا هلا الهلال أمس عشية فأمر رسول الله ﷺ الناس أن يفطروا و أن يغدوا إلى مصلاله و رواه الدارقطني و قال إسناده حسن ثم البهق و قال : الصحابة كلهم ثقات سموا أو لم يسموا أو رواه الحاكم في مستدركه و سمي الصحافي فقال عن ربعي ثقات

(١) انكره الطحاوى وقال لم يكن الخروج للعيد بل للاجماع وغيره من المصالح كما أمر الحيض و غيرها .

## حدثنا حمزة بن نصیر نا ابن أبي مريم نا إبراهيم بن سوید

بن حراش عن ابن مسعود ( كذا في تخریج الیلیعی و في المستدرک أبی مسعود ) فذکرہ و قال صحیح علی شرطہما و لم یخرجاه ، انتہی ، قال الشوکانی : و الحدیث دلیل من قال إن العید فی اليوم الثاني إن لم یتبین العید إلا بعد خروج وقته و إلى ذلك ذهب الأوزاعی<sup>(۱)</sup> و الثوری و أبی حمیة و إسحاق و أبو حنیفة و أبو یوسف و محمد ، و قد استدل بأمره عَلَيْهِ السَّلَامُ للرکب أن یخرجوا إلى المصلى لصلة العید الہادی و القاسم و أبو حنیفة علی أن صلة العید من الفرائض الأعيان و خالقهم في ذلك الشافعی ، قال التووی : و جماہیر الطہاء فقالوا إنها سنة ، وقال أبو سعید الأصطخنی من الشافعیة : إنها فرض کفاية ، و الظاهر ما قاله الأولون لأنه قد انضم إلى ملازمته عَلَيْهِ السَّلَامُ لصلة العید على جهة الاستمرار و عدم إخلاله بهما الأمر بالخروج إليها بل ثبت کا تقدم أمره عَلَيْهِ السَّلَامُ بالخروج للعواتق والحيض وذوات الخدور و بالغ في ذلك حتى أمر من لها جلباب أن تلبس من لا جلباب لها و لم یأمر بذلك في الجمعة و لا في غيرها من الفرائض بل ثبت الأمر بصلة العید فی القرآن کا صرح بذلك آئۃ التفسیر فی تفسیر قوله تعالیٰ ، فصل لربک و انحر ، فقالوا : المراد صلة العید و نحر الأضحیة ومن مقویات القول إنها فرض إسقاطها لصلة الجمعة کا تقدم و التوافق لا تسقط الفرائض فی الغالب ، انتہی ملخصا .

[ حدثنا حمزة بن نصیر ] بضم أوله الأسلی بضم اللام . ولام أبو عبد الله العسال المصری ووهم من زعم أنه ابن نصیر بن الفرج ذاک طرسوسی و ذا مصری

(۱) و قال مالک : لا یقضیها کا قاله الشعراوی و هما قولان للشافعی کذا في المرقاة ، قلت : ونقل الطحاوی القضاة مذهب أبی یوسف و نقی عن الامام أبی حنیفة القضاة لا اليوم ولا بعده ، وأوله بأن الاجتماع كان لوجه آخر ، و البسط فی الأوجز .

**أخبرني أئس بن أبي يحيى أخبرني إسحاق بن سالم مولى  
نوفل بن عدى أخبرني بكر بن مبشر الأنصارى قال (١)**

مقبول [ نا ابن أبي مریم ] سعید بن الحکم [ نا ابراهیم بن سوید ] بن حیان  
بمهمة و تختایة المدفی ، قال ابن معین : ثقة ، و قال أبو زرعة : ليس به بأس ،  
ذکرہ ابن حیان فی الثقات وقال : ربما أتی بمناکیر [ أخبرني أئس ] مصغراً [ ابن  
أبی يحیی ] بن سمعان الأسلی ، قال الدوری عن ابن معین ثقة ، و كذا قال أبو  
حاتم و النسائی ، و قال الحاکم : ثقة مأمون ، و وثقه أيضاً العجلی و ابن سعد  
وأبو داؤد و ابن أبی خیشمة و الخلیلی وغيرهم [ أخبرني إسحاق بن سالم مولی توفل  
بن عدى ] كذا فی نسخة أبی داؤد الموجودة ، و فی تهذیب التهذیب : مولی بنی  
نوفل بن عدى بزيادة لفظ بنی ، و كذا فی التقریب و الخلاصة ، قال البخاری :  
هو إسحاق مولی المغيرة عن المغيرة بن توفل ، و عنه الزهری و سمع بکر بن مبشر  
و عن أبی هریرة و روی عنه أئس بن أبی يحیی حدیثه فی أهل المدینة و ذکرہ  
عبد الغنی بن سعید المصری أن البخاری لم یصنع شيئاً فی جعلهما واحداً وأن إسحاق  
بن سالم غير إسحاق مولی المغيرة .

قلت : و قد تسع ابن أبی حاتم البخاری فی جعلهما واحداً و فرق بينهما ابن  
حیان فی الثقات ، و ذکر ابن القطان الفاسی و تبعه الذھبی أن إسحاق بن سالم و بکر  
بن مبشر لا یعرفان فی غير هذا الحدیث و روی عن إسحاق غير أئس یعنی الذی  
أخرجہ لها أبو داؤد فی الغدو إلی العید ، و قد أخرجه الحاکم فی المستدرک من  
هذا الوجه و صححه و كذا صححه ابن السکن و قد روی عنه غير أئس کا تقدم ،  
انتهى ، و کتب فی حاشیة الخلاصة قوله و توفل بن عدى مقلوب و إنما هو عدى  
بن توفل كذا فی التهذیب ، انتهى ، قلت : لعل القلب وقع فی التهذیب و الصواب

(١) و فی نسخة : أنه قال .

كنت أغدو مع أصحاب رسول الله ﷺ إلى المصلى يوم الفطر ويوم الأضحى فسلك بطن بطحان حتى نأى المصلى ففصلت مع رسول الله ﷺ ثم نرجع من بطن بطحان إلى بيوتنا .

نوفل بن عدى [ أخبرني بكر بن مبشر ] بمضمومة وفتح مؤخدة وكسر شين مشددة معجمة ابن جبر بجم وباء مؤخدة [ الأنصارى ] المدنى من بني عيد وبنو عيد بطن من الأوس له صحبة أثبت ابن حبان و ابن عبد البر و ابن السكن صحبته ، و قال ابن القطان : لا تعرف صحبته من غير هذا الحديث و هو غير صحيح كذا قال [ قال كنت أغدو ] الغدو سير أول النهار نقىض الرواح من غدا يغدو غدوأ و هو بالضم ما بين صلاة الغداة و طلوع الشمس و الغداء هو طعام يوكل أول النهار [ مع أصحاب رسول الله ﷺ إلى المصلى يوم الفطر و يوم الأضحى ] أى لصلاتهما [ فسلك بطن بطحان ] هو بفتح باه اسم واد المدينة و أكثرهم يضمونها كذا في الجمع ، و قال في القاموس : و بطحان بالضم أو الصواب الفتح و كسر الطاء موضع بالمدينة [ حتى نأى المصلى فصل ] صلاة العيدين [ مع رسول الله ﷺ ثم نرجع من بطن بطحان إلى بيوتنا ] أى ثم نرجع من المصلى من طريق بطن بطحان إلى بيوتنا و هذا الحديث لا يناسب ترجمة الباب ، و في نسخ أبي داود التي عندي وجد هذا الحديث تحت هذه الترجمة و لكن قال صاحب العون : وجد في بعض النسخ هذا الحديث قبل هذا الباب أى في باب الحرج إلى العيد في طريق و يرجع في طريق ، انتهى ، فذكر هذا الحديث في الباب المتقدم أنساب فانه و إن لم يذكر فيه أن الرجوع كان من طريق آخر و لكن ظاهره أن الرجوع كان من الطريق الذى كان الغدو منه فهذا يدل على أن مرة رجع من طريق آخر و مرة رجع في

(١) و في نسخة : النبي .

### ( باب الصلاة بعد صلاة العيد )

حدثنا حفص بن عمر نا شعبة حدثني عدی بن ثابت عن سعید بن جبیر عن ابن عباس قال خرج رسول الله ﷺ يوم فطر فصل رکعتین لم يصل قبلهما ولا بعدهما ثم أتى النساء و معهه بلال فأمرهن بالصدقة فجعلت المرأة تلقى خرصها و سخا بها .

الطريق الذى غدا فيه و ذكره فى هذا الباب من تصرفات النساخ .

[ باب الصلاة بعد صلاة العيد ، حدثنا حفص بن عمر نا شعبة حدثني عدی بن ثابت عن سعید بن جبیر عن ابن عباس قال خرج رسول الله ﷺ يوم فطر فصل رکعتین [ أى رکعتي العيد ] لم يصل قبلهما ولا بعدهما ] وفي نسخة على الحاشية : قبلهما ولا بعدهما ، فوحدة الضمير باعتبار الصلاة وثنية باعتبار الرکعتین قال في مراقي الفلاح : « و يكره التغافل قبل صلاة العيد في المصلى ، اتفاقاً » و في « البيت » عند عامتهم و هو الأصح لأن رسول الله ﷺ خرج فصل يوم العيد لم يصل قبلهما ولا بعدهما ، متفق عليه « و » يكره التغافل « بعدهما » أى بعد صلاة العيد « في المصلى فقط » فلا يكره (١) في البيت « على اختيار الجمhour » ، لقول أبي سعيد الخدري كان رسول الله ﷺ لا يصل قبل العيد شيئاً فإذا رجع إلى منزله صلى رکعتين ، قلت : هذا الحديث أخرجه ابن ماجة وأحمد بمعناه وأخرجه أيضاً الحاكم وصححه وحسنه الحافظ في الفتح ، وفي إسناده عبد الله بن محمد بن عقيل و فيه مقال [ ثم أتى النساء و معه بلال فأمرهن بالصدقة فجعلت المرأة تلقى أى

(١) و الجملة أنها مكروهة عند أبي حنيفة قبلها لا بعدهما ، و عند الإمام مالك في المصلى قبلها و بعدها لا المسجد ، و عند الشافعى يجوز مطلقاً إلا للإمام و عند أحد يكره مطلقاً ، كذا في الأوامر .

( باب يصلى بالناس<sup>(١)</sup> في المسجد إذا كان يوم مطر )  
 حدثنا هشام بن عمار نا الوليد ح ونا الريبع بن سليمان<sup>(٢)</sup>  
 نا عبد الله بن يوسف قال نا الوليد بن مسلم نا رجل من  
 الفروين وسماه الريبع في حديثه عيسى بن عبد الأعلى بن  
 أبي فروة<sup>(٣)</sup> سمع أبا يحيى عبيد الله التيمي يحدث عن أبي

في ثوب بلال [ خرصها ] هو بالضم والكسر الحلقة الصغيرة من حل الأذن [ و  
 سخابها ] و السخاب بكسر المهملة و خاء المعجمة و موحدة بعد الألف ، القلادة ،  
 و في المجمع : هو خطط ينضم فيه خرز و يلبسه الصبيان و الجواري ، و قيل :  
 قلادة اتخذت من قرنفل و محلب ومسك ونحوه ، ثم في جاشهية النسخة الجيتائية والقلالية  
 قال القاسم : الخرص الحلقة الصغيرة من الحل حلقة القرط ، ولم أجده هذه العبارة  
 في غيرهما من النسخ ولم أقف على أن هذا الكلام من أبي داؤد أو غيره ولم أقف  
 أيضاً على أن القاسم من هو .

[ باب يصلى بالناس ] العيد [ في المسجد إذا كان يوم مطر ] أى إذا كان  
 يوم مطر فلا يخرج إلى المصلى فيصلى في المسجد فيجوز ذلك .

[ حدثنا هشام بن عمار نا الوليد ] بن مسلم [ ح و نا الريبع بن سليمان نا  
 عبد الله بن يوسف ] التنسى بشاة و نون ثقيلة بعدها تختانية ثم مهملة نسبة إلى  
 تنس بلدة من بلاد ديار مصر في وسط البحر و الماء بها محيط و هي من كور  
 الملاجئ أبو محمد الكلاعي الصرى أصله من دمشق نزل التنس ثقة ، قال ابن معين :  
 أوثق الناس في المؤوطأ القعنى ثم عبد الله بن يوسف ، و قال مرة ما بقي على أديم  
 الأرض أحد أوثق في المؤوطأ من عبد الله بن يوسف [ قال نا الوليد بن مسلم نا  
 رجل من الفروين و سماه الريبع ] بن سليمان [ في حديثه عيسى بن عبد الأعلى ]

(١) وفي نسخة : العيد (٢) وفي نسخة : سليمان المؤوذن (٣) وفي نسخة : أنه .

## هريرة أنه أصحابهم مطر في يوم عيد فصلی (١) بهم النبي ﷺ صلاة العيد في المسجد .

بن عبد الله [ بن أبي فروة ] الأموي مولاه ابن أخي إسحاق بن أبي فروة روى له أبو داود حديثاً واحداً في صلاة العيد ، قلت : قال النبي : لا يكاد يعرف الخبر منك ، قال ابن القطان : لا أعرفه في شيء من الكتب ولا في غير هذا الحديث [ سمع أبا يحيى عبيد الله التميمي ] هو عبيد الله بن عبد الله بن موهب أبو يحيى التميمي المدنى ، قال أحمد : لا يعرف ، وقال الإمام الشافعى : لا نعرفه و قال ابن القطان : الفاسى مجھول الحال ، و قال في التقريب : مقبول ، قال الحافظ في تهذيب التهذيب ، ذكره ابن حبان في الثقات وقال : روى عنه ابنه يحيى و يحيى لاشق و أبوه ثقة ، وإنما وقعت المذاكيـر في حديثه من قبل ابنه [ يحدث عن أبي هريرة أنه أصحابهم مطر في يوم عيد فصلـي بهم النبي ﷺ صلاة العيد في المسجد ] قال القارىء قال ابن الأثير في جامع الأصول ، و زاد رزين ولم يخرج إلى المصلى ، قال ابن الملك يعني كان ﷺ يصلـي صلاة العيد في الصحراء إلا إذا أصحابهم مطر فـيـصلـي في المسجد فـالـأـفـضـلـ أـدـامـهـاـ فـيـ الصـحـراءـ فـيـ سـائـرـ الـبـلـدانـ وـ فـيـ مـكـةـ خـلـافـ ، اـتـهـىـ .

والظاهر أن المعتمد في مكة أن يصلـي في المسجد الحرام على ما عليه العمل في هذه الأيام و لم يـعـرـفـ خـلـافـهـ منهـ عـلـيـهـ الصـلـاـةـ وـ السـلـامـ وـ لاـ منـ أـحـدـ منـ السـلـفـ الكـرـامـ ، اـتـهـىـ وـ قـالـ الشـوـكـانـيـ فـيـ النـيـلـ :ـ الـحـدـيـثـ يـدـلـ عـلـيـ أـنـ تـرـكـ الخـرـوجـ إـلـىـ الـجـبـانـةـ وـ فـعـلـ الصـلـاـةـ فـيـ الـمـسـجـدـ عـنـ عـرـوـضـ عـذـرـ المـطـرـ غـيرـ مـكـروـهـ ، وـ قـدـ اـخـتـلـفـ هلـ الـأـفـضـلـ فـعـلـ صـلـاـةـ العـيـدـ فـيـ الـمـسـجـدـ أـوـ الـجـبـانـةـ فـذـهـبـتـ العـتـرـةـ وـ مـالـكـ إـلـىـ أـنـ الخـرـوجـ إـلـىـ الـجـبـانـةـ أـفـضـلـ ، وـ اـسـتـدـلـواـ عـلـيـ ذـلـكـ بـماـ ثـبـتـ مـاـ وـاظـبـتـهـ ﷺ عـلـىـ الخـرـوجـ إـلـىـ

(١) وـ فـيـ نـسـخـةـ : وـ صـلـيـ .

( جماع (١) أبواب صلاة الاستسقاء و تفريعها ) حدثنا  
أحمد بن محمد بن ثابت المروزى نا عبد الرزاق أنا معمر

الصحراء ، و ذهب الشافعى و الامام يحيى وغيرهما إلى أن المسجد أفضل ، قال في  
الفتح قال الشافعى في الألام : بلغنا أن رسول الله ﷺ كان يخرج في العيدن إلى  
المصلى بالمدينة و هكذا من بعده إلا من عذر مطر و نحوه ، و كذا عامنة أهل  
البلدان إلا أهل مكة ، ثم أشار الشافعى إلى أن سبب ذلك سعة المسجد و ضيق  
أطراف مكة قال فلو عمر بلاد كان مسجد أهلهم يسعهم في الأعياد لم أر أن يخرجوا  
منه فان لم يسعهم كرهت الصلاة فيه و لا إعادة ، قال الحافظ : و مقتضى هذا  
أن العلة تدور على الضيق و السعة لا لذات الخروج إلى الصحراء لأن المطلوب  
حصول عموم الاجتماع فإذا حصل في المسجد مع أولويته كان أولى ، انتهى ، و فيه  
أن كون العلة الضيق و السعة مجرد تخمين لا يتمض للاعتذار عن التأسي به ﷺ  
في الخروج إلى الجبانة بعد الاعتراف بمواطنه ﷺ على ذلك ، انتهى ، و مذهب  
الحنفية في ذلك ما قال صاحب الدر المختار « و الخروج إليها » أي الجبانة لصلاة  
العيد « سنة وإن وسعهم المسجد الجامع » هو الصحيح ، قال الشامي قال في الظاهرية  
و قال بعضهم ليس سنة و تعارف الناس ذلك لضيق المسجد و كثرة الزحام  
و الصحيح الأول ، انتهى .

[ جماع (٢) أبواب صلاة الاستسقاء و تفريعها ، حدثنا أحمد بن محمد بن ثابت ]  
بن عثمان الخزاعي أبو الحسن بن شبوة مجده بعدها مؤسدة ثقيلة [ المروزى ] ثقة

- (١) وفي نسخة : باب تفريع صلاة الاستسقاء .  
(٢) و شرعيتها في السنة السادسة على ما في المجمع ، وبسط في الأوجز في سبعة  
أبحاث لغتها و سببها ، و بدؤها و حكمها و وقتها و مسالك الأئمة فيها و إذا  
لم يطروا .

عن الزهرى عن عباد بن تميم عن عمّه أن رسول الله ﷺ خرج بالناس يستسقى فصلى بهم ركعتين جهر بالقراءة . فيها و حول رداءه و رفع يديه فسداها و استسقى و استقبل القبلة .

[ نا عبد الرزاق ] بن همام [ أنا معمر عن الزهرى عن عباد بن تميم عن عمّه عن عبد الله بن زيد بن عاصم [ أن رسول الله ﷺ خرج بالناس ] من المدينة إلى المصلى [ يستسقى ] أى يطلب السق بالغيث [ فصلى بهم ] أى بالصحابة [ ركعتين جهر بالقراءة فيها و حول رداءه ] و سيفى طريق التحويل [ و رفع يديه ] للدعا [ فدعا ] أى الله تعالى بالحمد و الشاء [ و استسقى ] أى طلب الغيث [ و استقبل القبلة ] في الدعاء ، وفي هذا الحديث و أمثلة دلالة على مشروعية صلاة الاستسقاء و بذلك قال جمهور العلماء من السلف و الخلف ولم يختلف في ذلك إلا أبو حنيفة - رحمه الله تعالى - قال الشوكاف في النيل .

قلت : اختلف علماء الحنفية في بيان مذهب الإمام فـ قال بعضهم : إن الإمام أنكر سنة صلاة الاستسقاء في جماعة و لم ينكر مشروعيتها ، قال صاحب المداية قال أبو حنيفة - رحمه الله - ليس في الاستسقاء صلاة مسنونة في جماعة وإن صلى الناس وحداناً جاز و إنما الاستسقاء الدعاء و الاستغفار لقوله تعالى « قلت استغفروا ربكم إنه كان غفارا ، الآية » ، ورسول الله ﷺ استسقى ولم ترو عنه الصلاة ، قال ابن الصيام يعني في ذلك الاستسقاء فلا يرد أنه غير صحيح كما قال الإمام الريانى : المخرج و لو تعدى بصره إلى قدر سطرين حتى رأى قوله في جواهيمها . فلنا فعله مرة و تركه أخرى فلم يكن سنة و لم يحمله على النفي مطلقاً و إنما يكون سنة ما و اذهب عليه ، و قال بعضهم أنكر الإمام مشروعية صلاة الاستسقاء بجماعات ، قال صاحب البدائع : و أما صلاة الاستسقاء ظاهر الرواية عن أبي حنيفة أنه قال لا صلاة في

الاستسقاء و إنما هو الدعاء و أراد بقوله لا صلاة في الاستسقاء الصلاة بجماعة أي لا صلاة فيه بجماعة بدليل ما روى عن أبي يوسف أنه قال سألت أبا حنيفة عن الاستسقاء هل فيه صلاة أو دعاً مؤقت أو خطبة فقال : أما صلاة بجماعة فلا ، ولكن الدعاء والاستغفار ، و إن صلوا وحداناً فلا يأس به والدليل له قوله تعالى : « قللت استغروا ربكم إنه كان غفاراً ، والمراد منه الاستغفار في الاستسقاء بدليل قوله « يرسل السماء عليكم مدراراً ، أمر بالاستغفار في الاستسقا » فن زاد عليه الصلاة فلابد له من دليل ولم ينقل عن النبي ﷺ في الروايات المشهورة أنه صلى في الاستسقاء فانه روى أنه ﷺ صلى الجمعة فقام رجل فقال يا رسول الله ﷺ أجبت الأرض وهلكت الماشي فاسق لنا الغيث ، فرفع رسول الله ﷺ يديه إلى السماء ودعا ، الحديث ، وما روى أنه ﷺ صلى ، وعن عمر - رضي الله عنه - أنه خرج إلى الاستسقاء ولم يصل بجماعة بل صعد المنبر واستغفر الله وما زاد عليه فقالوا ما استسقيت يا أمير المؤمنين فقال لقد استسقيت بمجادل السماء التي بها يستنزل الغيث وتلا قوله تعالى « استغروا ربكم إنه كان غفاراً ، يرسل السماء عليكم مدراراً ، و روى أنه خرج بالعباس فأجلسه على المنبر فوق بمنبه يدعو و يقول : اللهم إنا نتوسل إليك بعم نيتك و دعا بدعا طويلاً فانزل عن المنبر حتى سقوا ، و عن على أنه استسق ولم يصل و ما روى أنه ﷺ صلى بجماعة ، حديث شاذ ورد في محل الشهرة لأن الاستسقاء يكون بـ « بلا » من الناس ومثل هذا الحديث يرجح كذبه على صدقه أو وهمه على ضبطه فلا يكون مقبولاً مع أن هذا مما تعم به البلوى في ديارهم و ما تعم به البلوى و يحتاج الخاص و العام إلى معرفته لا يقبل فيه الشاذ ، والله تعالى أعلم .

قال العيني في شرح البخاري : وقال النووي لم يقل أحد غير أبي حنيفة هذا القول .

قلت : هذا ليس بصحيح لأن إبراهيم التخمي قال مثل قول أبي حنيفة فروى ابن أبي شيبة حدثنا هشيم عن مغيرة عن إبراهيم أنه خرج مع مغيرة بن عبد الله الشققي يستسق قال فصل المغيرة فرجع إبراهيم حيث رأه يصلى و روى ذلك أيضاً

حدثنا ابن السرح و سليمان بن داود قالا أنا ابن وهب  
أخبرني ابن أبي ذئب ويونس عن ابن شهاب أخبرني عباد

عن عمر بن الخطاب - رضي الله تعالى عنه - و أيضاً الحديث يدل على أن تحويل الرداء فيه سنة ، قال صاحب التوضيح : تحويل الرداء سنة عند الجمهور ، و انفرد أبو حنيفة وأنكره ووافقه ابن سلام من قدماء العلماء بالأندلس والستة قاضية عليه ، قلت : أبو حنيفة لم ينكر التحويل الوارد في الأحاديث إنما أنكر كونه من السنة لأن تحويله عليه كان لأجل التفاؤل ليقلب حالم من الجدب إلى الحصب فلم يكن أبيان السنة و ما ذكرتاه من حديث ابن زيد الذي رواه الحكم يقوى ما ذهب إليه أبو حنيفة ، انتهى ، قال الخطابي : اختلفوا في صفة التحويل فقال الشافعي ينكح أعلاه أسفله و أسفله أعلاه و يتبعني أن يجعل ما على شبه اليمين على الشمال و يجعل أعلاه على اليمين ، و كذلك قال إسحاق ، و قال الخطابي : إذا كان الرداء مربعاً يجعل أعلاه أسفله و إن كان طيبساناً مدوراً قبله و لم ينكحه ، و قال أصحابنا إن كان مربعاً يجعل أعلاه أسفله و إن كان مدوراً يجعل جانب اليمين على الأيسر و الأيسر على اليمين ، و قال ابن بزيزة : ذكر أهل الآثار أن رداءه عليه كان طوله أربعة أذرع و شبر ، في عرض ذراعين و شبر ، و قال الواقدي : كان طوله ستة أذرع في ثلاثة أذرع و شبر و إزاره من نسج عمان طوله أربعة أذرع و شبر ، في عرض ذراعين و شبر كان يلبسها يوم الجمعة والعيد ثم يطويان والحكمة في التحويل التفاؤل بتحول الحال عما هي عليه ، قال المهلب و قال ابن العربي قال محمد بن علي : حول رداءه ليتحول القحط ، قال القاضي أبو بكر : هذه أمارة يبيه وبين ربه لا على طريق الفال فان من شرط الفال أن لا يكون بقصد و إنما قيل له حول رداءك فيتحول حالك ، قاله العيني .

[حدثنا ابن السرح و سليمان بن داود قالا أنا ابن وهب أخبرني ابن أبي ذئب]

بن نعيم المازني أنه سمع عمه و كان من أصحاب رسول الله ﷺ يقول خرج رسول الله ﷺ يوماً يستسقى خول إلى الناس ظهره يدعوا الله عز و جل ، قال سليمان بن داود و استقبل القبلة و حول رداءه ثم صلّى ركعتين قال ابن أبي ذئب وقرأ فيهما ، زاد ابن السرح يريد الجهر .

ويونس عن ابن شهاب أخبرني عباد بن نعيم المازني أنه سمع عمه [ عبد الله بن زيد ] وكان من أصحاب رسول الله ﷺ يقول خرج رسول الله ﷺ يوماً [ إلى المصلى ] يستسقى خول إلى الناس ظهره يدعوا الله عز و جل [ فان الدعاء مستقبلاً إلى القبلة أفضل و أدعى إلى الاجابة ] [ قال سليمان بن داود ] شيخ المصنف في حديثه [ و استقبل القبلة ] أي زاد سليمان في حديثه هذا الكلام ولم يذكره ابن السرح ثم اتفقا فقالا [ و حول رداءه (١) ثم صلّى ركعتين ] قال الحافظ : والفرق بين تحويل الظهر والاستقبال أنه في ابتداء التحويل وأوسطه يكون منحرفاً حتى يبلغ الانحراف غايته فيصير مستقبلاً [ قال ابن أبي ذئب وقرأ فيهما ] أي في الركتتين ولم يقل يونس هذااللفظ في روايته عن ابن شهاب وقد أخرج مسلم حديث يونس عن الزهري ولم يذكر فيه القراءة [ زاد ابن السرح يريد الجهر ] قلت : قد أخرج

(١) اختلفوا في وقت التحويل و وقت الاستقبال ف Gund الصاحبين يستقبل بعد الخطبة للدعاً وتحويل الرداء إذا مضى صدر من خطبة ، وقيل منها وقيل في الثانية وقيل بعدهما إذا استقبل القبلة ، و عند الشافعية إذا مضى الثلاث من الخطبة الثانية يتوجه إلى القبلة ويجعل رداءه ثم يتوجه إلى القوم و يتم الخطبة ، و اختلفت الروايات عن مالك ، و في الشرح الكبير المذهب يخطب ثم يستقبل القبلة فيتحول أولاً و بعده يدعوا ، و عند الخنابلة يخطب ثم يستقبل القبلة ، ويدعوا سراً ويجعل الرداء ، كذلك في الأوزنج .

حدثنا محمد بن عوف قال قرأت في كتاب عمرو بن الحارث يعني الحصى عن عبدالله بن سالم عن الزبيدي عن محمد بن مسلم بهذا الحديث بامناده لم يذكر الصلاة قال و حول ردامه فجعل عطافه الأيمن على عاتقه الأيسر و جعل عطافه الأيسر على عاتقه الأيمن ثم دعا الله عزوجل.

البخاري هذا الحديث من طريق نعيم قال حدثنا ابن أبي ذئب عن الزهرى عن عباد بن نعيم عن عمه قال خرج النبي ﷺ يستسقى فتوجه إلى القبلة يدعى و حول ردامه ثم صلى ركعتين يجهر فيها بالقراءة ، و أيضاً أخرج من طريق آدم حدثنا ابن أبي ذئب عن الزهرى عن عباد بن نعيم عن عمه قال رأيت النبي ﷺ يوم خرج يستسقى قال خول إلى الناس ظهره واستقبل القبلة يدعى ثم حول ردامه ثم صلى لنا ركعتين فالروايان للبخاري مصرحتان بأن ذكر الجمر (١) بالقراءة داخل في الحديث .

[ حدثنا محمد بن عوف قال قرأت في كتاب عمرو بن الحارث يعني الحصى عن عبد الله بن سالم عن الزبيدي عن محمد بن مسلم ] الزهرى [ بهذا الحديث ] المقدم [ بامناده لم يذكر ] الزبيدي عن الزهرى [ الصلاة ] كما ذكره ابن أبي ذئب و يونس [ قال ] أى الزبيدي في حديثه [ و حول ردامه فجعل عطافه الأيمن على عاتقه الأيسر و جعل عطافه الأيسر على عاتقه الأيمن ] قال في الجمع : العطاف و العطف الرداء سمي عطافاً لوقوعه على عطف الرجل و مما ناحتنا عنه إنما أضاف العطاف إلى الرداء لأنه أراد أحد شقي العطاف فالماء ضمير الرداء و يجوز كونه للرجل و يزيد بالعطاف جانب ردامه الأيمن ، قال الشامي : إن كان مربعاً جعل أعلىه أسفله و أسفله أعلىه و إن كان مسدوراً جعل الأيمن على الأيسر و الأيسر على الأيمن و إن كان قباً جعل البطانة خارجاً و الطهارة داخلاً ، انتهى [ ثم دعا الله

(١) و يجهر القراءة فيها ، به قالت الأئمة الأربع ، كذلك في الأوامر .

حدثنا قتيبة بن سعيد<sup>(١)</sup> حدثنا عبد العزيز عن عمارة بن غزية عن عباد بن تميم عن عبد الله بن زيد قال استنسق رسول الله<sup>(٢)</sup> وعليه خميشة له سوداء فأراد رسول الله أن يأخذ بأسفلها<sup>(٣)</sup> فيجعل أعلاها فلما ثقلت قلبها على عاتقه<sup>(٤)</sup>.

حدثنا عبد الله بن مسلمة نا سليمان يعني ابن بلال عن يحيى عن أبي بكر بن محمد عن عباد بن تميم أن عبد

عز و جل [ أي برفع القحط و نزول الغيث .

[ حدثنا قتيبة بن سعيد حدثنا عبد العزيز عن عسارة بن غزية عن عباد بن تميم عن عبد الله بن زيد قال استنسق رسول الله<sup>(٢)</sup> وعليه خميشة له سوداء<sup>(٣)</sup> ] و الخميشة بفتح معجمة و كسر ميم هي ثوب خز أو صوف ملم ، و قيد بعضهم بقيد سواد و جمعها المخاض ، كذا في الجميع [ فأراد رسول الله<sup>(٢)</sup> أن يأخذ بأسفلها فيجعل أعلاها فلما ثقلت ] أي الخميشة جعل أسفلها أعلاها [ فلما ] أي الخميشة [ على عاتقه ] فعل جانبه الأيمن على الأيسر و الأيسر على الأيمن ، وقد أخرج الطحاوى بعض هذه الأحاديث التي فيها ذكر صفة قلب الرداء ثم قال ففي هذه الآثار قلبه لرداءه و صفة قلب الرداء كيف كان و أنه إنما جعل ما على يمينه منه على يساره ، و ما على يساره على يمينه لما ثقل عليه أن يجعل أعلاه أسفله و أسفله أعلاه فكذلك نقول ما يمكن أن يجعل أعلاه أسفله وأسفله أعلاه فقلبه كذلك هو و ما لا يمكن ذلك فيه حوله يجعل الأيمن منه أيسر و الأيسر منه أيمين .

[ حدثنا عبد الله بن مسلمة نا سليمان يعني ابن بلال عن يحيى ] بن سعيد

(١) وفي نسخة : سعيد المقفى . (٢) وفي نسخة : النبي .

(٣) وفي نسخة : أسفلها . (٤) وفي نسخة : عاتقه .

الله بن زيد أخبره أن رسول الله ﷺ خرج إلى المصلى يستسقى وأنه لما أراد أن يدعو استقبل القبلة ثم حول ردامه .  
حدثنا القعنبي عن مالك عن عبد الله بن أبي بكر أنه سمع عباد بن تميم يقول سمعت عبد الله بن زيد المازني يقول خرج رسول الله ﷺ إلى المصلى فاستسقى و حول ردامه حين استقبل القبلة .

الأنصارى [ عن أبي بكر بن محمد ] بن عمرو بن حزم الأنصارى الخزرجي ثم النجاري بالنون و الجيم المدى القاضى يقال اسمه أبو بكر و كنته أبو محمد ثقة ولاه عمر بن عبد العزيز القضا [ عن عباد بن تميم أن عبدالله بن زيد أخبره أن رسول الله ﷺ خرج إلى المصلى يستسقى وأنه [ أى رسول الله ﷺ ] لما أراد أن يدعو استقبل القبلة ثم حول ردامه ] .

[ حدثنا الععنبي عن مالك عن عبد الله بن أبي بكر ] بن محمد بن عمرو بن حزم الأنصارى [ أنه سمع عباد بن تميم يقول سمعت عبد الله بن زيد المازني يقول خرج رسول الله ﷺ إلى المصلى فاستسقى و حول ردامه حين استقبل القبلة ] وفي روایة البخاری في حدیث عبد الله بن زید أن النبي ﷺ استسقى قلب ردامه ، قال الحافظ : ثم إن ظاهر قوله قلب ردامه أن التحويل وقع بعد فراغ الاستسقاً وليس كذلك بل المعنى قلب ردامه في أثناء الاستسقاً . وقد ينتبه مالك في روایته المذکورة و لفظه حول ردامه حين استقبل القبلة ، و لمسلم من روایة يحيى بن سعید عن أبي بكر بن محمد وأنه لما أراد أن يدعو استقبل القبلة و حول ردامه وأصله للنصف كما سأى بعد أبواب ، و له من روایة الزهری عن عباد فقام فدعا الله فائماً ثم توجه قبل القبلة و حول ردامه فعرف بذلك أن التحويل وقع في أثناء الخطبة عند إرادة الدعا ، انتهى .

حدثنا النفيلي و عثمان بن أبي شيبة نحوه قالا حدثنا حاتم بن إسماعيل نا هشام بن إسحاق بن عبد الله بن كنسانة (١) أخبرني أبي قال أرسلني الوليد بن عتبة قال عثمان بن عقبة

قلت : و هو مذهب الحنفية في ذلك فأنهم قالوا : إنه يقلب في أثناء خطبه ، قال في البدائع : و عندهما يقلب إذا مضى صدر من خطبه و لكن يشكل هذا بما في أبي داؤد من أنه لما أراد أن يدعو استقبل القبلة ثم حول ردامه ، وفي أخرى له : و حول ردامه حين استقبل القبلة فهذا اللفظان يدلان على أنه وقع تحويل الردام بعد استقبال القبلة ، و استقبال القبلة للدعاء بعد الخطبة لأن الخطبة لم تكن إلا باستقبال الإمام للناس واستديار القبلة فلما استقبل القبلة فكان الخطبة أتمها ، فلا يكون التحويل إلا بعد الخطبة لا في أثنائها و يمكن أن يوجه قوله « حين استقبل القبلة » أى حين أراد استقبال القبلة ، و كذلك قوله « ثم حول ردامه » يحمل فيه ثم بمعنى الواو يدل عليه ما روأه مسلم من رواية يحيى بن سعيد عن أبي بكر بن محمد و أنه لما أراد أن يدعو استقبل القبلة و حول ردامه بمعرف الواو .

[ حدثنا النفيلي و عثمان بن أبي شيبة نحوه ] أى حدثنا عثمان بن أبي شيبة مثل ما حدثناه النفيلي يعني معنى حديثهما واحد وإن اختلفا في بعض الألفاظ [ قالا حدثنا حاتم بن إسماعيل ] هكذا في جميع نسخ أبي داؤد ، و كذا في الترمذى والنسائى و الطحاوى ، و في سنن الدارقطنى و المستدرك للحاكم إسماعيل بن ربيعة بن هشام بن إسحاق ، والظاهر أنها صحيحة لأن كايمها يرويان عن هشام بن إسحاق بن عبد الله [ نا هشام بن إسحاق بن عبد الله بن كنسانة ] قال في تهذيب التهذيب هشام بن إسحاق بن عبد الله بن الحارث بن كنسانة أبو عبد الرحمن المدنى روى عن أبيه و عنه خديده إسماعيل بن ربيعة بن هشام و سفيان الثورى و حاتم بن إسماعيل (١) و في نسخة : قال أخبرني .

## وكان أمير المدينة إلى ابن عباس أسأله عن صلاة رسول

مقبول [ أخبرني أبي ] هو إسحاق بن عبد الله بن الحارث بن كنانة العامري مولام و يقال الشققي صدوق و ثقه أبو زرعة [ قال ] إسحاق بن عبد الله [ أرسلني ] قال الزيلعي : و رواه ابن حبان في صحيحه في النوع الرابع من القسم الخامس من حديث هشام بن عبد الله بن كنانة عن أبيه قال أرسلني أمير من الأمراء إلى ابن عباس أسأله عن صلاة الاستسقاء و هكذا في لفظ النسائي وهشام و هو ابن إسحاق بن عبد الله بن كنانة فنسبه بهذه وترك اسم أبيه فان الباقيين قالوا عن هشام بن إسحاق بن عبد الله بن كنانة عن أبيه قال أرسلني ، الحديث ، انتهى .

قلت : فعل هذا فالمسل بفتح السين هو إسحاق بن عبد الله لا أبوه عبد الله كما يفهم من ظاهر قول ابن حبان و النسائي [ الوليد بن عتبة قال عثمان ] بن أبي شيبة شيخ المصنف [ ابن عقبة ] حاصله أن شيخي المصنف الفضيلي و عثمان بن أبي شيبة اختلفا في هذا اللفظ ، فقال الفضيلي : أرسلني الوليد بن عتبة ، و قال عثمان بن أبي شيبة أرسلني الوليد بن عقبة [ و كان ] الوليد [ أمير المدينة ] ذكر ابن جرير في تاريخ الأمم و الملوك في سة ثمان و خمسين فقال فيها نزع معاوية مروان عن المدينة في ذي القعدة في قول أبي معشر وأمر الوليد بن عتبة بن أبي سفيان ثم ذكر فيها وقع سنة ستين و في هذه السنة عزل يزيد الوليد بن عتبة عن المدينة عزله في شهر رمضان فأقر عليها عمرو بن سعيد الأشدق ثم ذكر في وقائع سنة إحدى و ستين ، قال أبو جعفر : حدثت عن محمد بن عمر قال نزع يزيد عمرو بن سعيد بن العاص مللال ذي الحجة سنة ٦١ هـ وولي الوليد بن عتبة فأقام (١) فأقام الحجة سنة ٦١ بالناس و أعاد ابن ربيعة العامري على قضاياه و حدثني أحمد بن ثابت قال حدثت عن إسحاق بن عيسى عن أبي معشر قال حج بالناس في سة إحدى و ستين

(١) و في كلام الورقين يختتم لأن وفاة ابن عباس سنة ٦٩ هـ وقيل سنة ٧٠ هـ .

الله (١) بِسْمِ اللَّهِ الرَّحْمَنِ الرَّحِيمِ في الاستسقاء فقال خرج رسول الله (٢) بِسْمِ اللَّهِ الرَّحْمَنِ الرَّحِيمِ  
متبدلاً متواضعاً متضرعاً حتى أتى المصلى زاد عثمان فرقاً  
على المنبر ثم اتفقا فلم يخطب خطبكم هذه ولكن لم يزل في

الوليد بن عتبة وهذا ما لاختلف فيه بين أهل السير [إلى ابن عباس أسله] بتقديره  
اللام أى لأسله أى ابن عباس فهو علة الارسال [عن صلاة رسول الله بِسْمِ اللَّهِ الرَّحْمَنِ الرَّحِيمِ في الاستسقاء قال] [ابن عباس] [خرج رسول الله بِسْمِ اللَّهِ الرَّحْمَنِ الرَّحِيمِ] أى إلى المصلى [متبدلاً]  
لابساً ثياب البذلة تاركا ثياب الزينة تواضعاً للضراعة وهي التذلل عند طلب الحاجة [حتى أتى  
أى مظهراً للتواضع [متضرعاً] مظهراً للضراعة وهي التذلل عند طلب الحاجة] [حتى أتى  
المصلى زاد عثمان فرقاً على المنبر] أى اختلف التفلي وعثمان بن أبي شيبة في ذكر المنبر  
ظم يذكره التفلي و ذكره عثمان قال فرق رسول الله بِسْمِ اللَّهِ الرَّحْمَنِ الرَّحِيمِ على المنبر وسيأتي البحث  
فيه في حديث عائشة [ثم اتفقا] أى التفلي و عثمان بن أبي شيبة فقالا [فلم  
يخطب] [النبي بِسْمِ اللَّهِ الرَّحْمَنِ الرَّحِيمِ] [خطبكم هذه] بصيغة الجمع ، وفي نسخة : خطبتم بالآفراد ،  
قال الشوكاف : هذه النفي متوجه إلى القيد لا إلى المقييد كايدل على ذلك الأحاديث المصرحة  
بالخطبة ، و يدل عليه أيضاً قوله في هذا الحديث « فرق المنبر ولم يخطب خطبكم »  
هذه فلا يصح التمسك به على عدم مشروعية الخطبة .

قلت : ظاهر هذا الكلام أن النفي راجع إلى القيد و القيد جيئاً ولم يخطب  
بِسْمِ اللَّهِ الرَّحْمَنِ الرَّحِيمِ في هذه المرة فلا تكون الأحاديث المصرحة بالخطبة دليلاً على الخطبة في هذه  
المرة ، و أما قوله في الحديث « فرق المنبر » فهو مختلف فيه ذكره عثمان فقط في  
رواية أبي داؤد و محمد بن عبيد في رواية النسائي ، فاما عثمان فله مع كونه ثقة  
أوهام و غرائب و مناكير ، قال الخطيب في جامعه : لم يحك عن أحد من المحدثين  
من التصحيف في القرآن الكريم أكثر مما حكى عن عثمان بن أبي شيبة ، وأما محمد

## الدعاء و التضرع و التكبير ثم صلی رکعتين كما يصلی في العيد ، وقال أبو داؤد : و الاخبار للنفيلي<sup>(١)</sup> و الصواب

بن عبيد بن محمد قال الناساني لا بأس به ، و كذا قال مسلية : كوفي لا بأس به ، و قد أخرج أبو داؤد هذا الحديث من طريق النفيلى فلم يذكر هذا اللفظ ، و عند الترمذى من حديث قتيبة عن حاتم بن إسماعيل و عند الطحاوى من حديث أسد بن موسى عن حاتم بن إسماعيل ، و عنده من حديث عبيد بن إسحاق العطار عن حاتم بن إسماعيل و عنده أيضاً من حديث أبي نعيم ثنا سفيان عن هشام بن إسحاق ، و عند الدارقطنى و الترمذى و الناساني و ابن ماجة من حديث وكيع ثنا سفيان من حديث هشام بن إسحاق ، و كذا عند الدارقطنى من طريق عبد الله بن يوسف ثنا إسماعيل بن ربيعة بن هشام قال سمعت أبي يحدث عن أبيه عن إسحاق بن عبد الله فكلهم لم يذكروا هذا اللفظ ، و اختلف في الخطبة فقال أبو حنيفة لا يخطب لأن الخطبة من توابع الصلاة بجماعة و الجماعة غير مسنونة في هذه الصلاة عنده و عندهما سنة فكذا الخطبة ، ثم عند محمد يخطب خطبتيين يفصل بينهما بالجلسة كاً في صلاة العيد ، و عن أبي يوسف أنه يخطب خطبة واحدة لأن المقصود منها الدعاء فلا يقطعها بالجلسة قال الشوكافى في النيل : و حكى المهدى في البحر عن الهادى و المؤيد بالله أنه لا خطبة في الاستسقاء و استدلا على ذلك بقول ابن عباس الآتى ولم يخطب كخطبتكم و هو غفلة من أحاديث الباب .

قلت : و قد تقدم ما فيه فإنه مبني على أن النفي راجع إلى القيد فقط ويرده قوله الآتى و لكن لم يزول في الدعاء إلخ ، فإنه كالصرich في أنه لم يخطب فإن الخطبة كانت مستقبل الناس مستديراً الكعبة و الدعا بالعكس [ و لكن لم يزول في الدعا و التضرع و التكبير ] و هذا الكلام يدل على نفي الخطبة مطلقاً فإن الدعا كانت

(١) و في نسخة : قال أبو داؤد : و . .

مستقبل القبلة و الخطبة كانت مستقبل الناس [ ثم صلِّ ركعتين كَا يَصُلِّ فِي الْعِيدِ ]  
 قال الطحاوي كَا يَصُلِّ فِي الْعِيدِ يَحْتَمِلُ أَنَّهُ جَهَرَ فِيهَا كَا يَجْهَرُ فِي الْعِيدِينَ ، وَ فِي  
 روَايَةِ فَصْلِ رَكْعَتَيْنِ وَ نَحْنُ خَلْفَهُ يَجْهَرُ فِيهَا بِالْقِرَاءَةِ وَ لَمْ يَؤْذِنْ وَ لَمْ يَقْمِ وَ لَمْ يَقْلِ  
 مِثْلُ صَلَاتِ الْعِيدِينَ فَدُلِّ ذَلِكَ أَنْ قَوْلَهُ « مِثْلُ صَلَاتِ الْعِيدِينَ » فِي الْحَدِيثِ الْأَوَّلِ إِنَّمَا  
 أَرَادَ بِهِ هَذَا الْمَعْنَى أَنَّهُ صَلِّ بِلَا أَذَانٍ وَ لَا إِقَامَةَ كَا يَفْعَلُ فِي الْعِيدِينَ ، قَالَ الْحَافِظُ :  
 وَ قَدْ أَخْرَجَ الدَّاقِطِيُّ مِنْ حَدِيثِ ابْنِ عَبَّاسٍ أَنَّهُ يَكْبُرُ فِيهَا خَمْسًا (١) وَ سَبْعًا كَالْعِيدِ  
 وَ أَنَّهُ يَقْرَأُ فِيهَا بِـ « سَبْعِ اسْمٍ » وَ « هَلْ أَنْتَكَ » ، وَ فِي إِسْنَادِهِ مَقَالٌ لَكُنْ أَصْلُهُ  
 فِي السُّنْنِ بِلْفَظِ « ثُمَّ صَلِّ رَكْعَتَيْنِ كَا يَصُلِّ فِي الْعِيدِ » ، فَأَخْرَذَ ظَاهِرَهُ الشَّافِعِيُّ فَقَالَ  
 يَكْبُرُ فِيهَا .

قَلَّتْ : وَ كَذَا فِي روَايَةِ عَنْ مُحَمَّدِ الْحَدِيثِ ، أَخْرَجَهُ الْبَيْهِقِيُّ وَ الْحَامِكُ فِي الْمُسْتَدِرِكِ  
 وَ قَالَ صَحِيحُ الْإِسْنَادِ وَ لَمْ يَخْرُجَاهُ ، قَالَ فِي التَّعْلِيقِ الْمَغْنِيُّ ، وَ فِي تَصْحِيحِهِ نَظَرَ لِأَنَّ  
 مُحَمَّدَ بْنَ عَبْدِ الْعَزِيزِ هَذَا قَالَ فِي الْبَخَارِيِّ مُنْكَرُ الْحَدِيثِ ، وَ قَالَ النَّسَائِيُّ : مَتَرُوكُ  
 الْحَدِيثِ ، وَ قَالَ أَبُو حَاتِمٍ : ضَعِيفُ الْحَدِيثِ ، وَ قَالَ ابْنُ الْقَطَانَ : أَبُوهُ عَبْدُ الْعَزِيزِ  
 بِجَهُولٍ فَاعْتَلَ الْحَدِيثَ فِيهَا ، قَالَ الْحَافِظُ فِي الْفَتْحِ (٢) فِي شِرْحِ حَدِيثِ عَبْدِ اللَّهِ بْنِ  
 زَيْدٍ وَ اسْتَدَلَ بِهِ عَلَى أَنَّ الْخَطْبَةَ فِي الْإِسْتِسْقَاءِ قَبْلَ الصَّلَاةِ وَ هُوَ مَقْضِيُّ حَدِيثِ عَائِشَةَ  
 وَ ابْنِ عَبَّاسٍ لَكِنْ وَقَعَ عِنْدَ أَحَدٍ فِي حَدِيثِ عَبْدِ اللَّهِ بْنِ زَيْدٍ التَّصْرِيحُ بِأَنَّهُ بَدَا  
 بِالصَّلَاةِ قَبْلَ الْخَطْبَةِ ، وَ كَذَا فِي حَدِيثِ أَبِي هُرَيْرَةَ عِنْدَ ابْنِ مَاجَةَ حِيثُ قَالَ فَصَلِّ  
 بِنَرِ رَكْعَتَيْنِ بِلَا أَذَانٍ وَ لَا إِقَامَةَ ، وَ الْمَرْجُحُ عِنْدَ الْمَالِكِيَّةِ وَ الشَّافِعِيَّةِ الثَّانِيَّةِ ، وَ عِنْ

(١) وَ بِتَكْبِيرَاتِ الْزَّوَانِدِ قَالَ الشَّافِعِيُّ وَ أَحْمَدُ وَ هُوَ روَايَةُ عَنْ مُحَمَّدٍ وَ الشَّهُورِ  
 عَنْهُ خَلْفَهُ ، وَ هُوَ قَوْلُ الشَّيْخِيْنِ مِنَ الْخَفَفِيَّةِ وَ مَالِكٍ ، يَعْنِي عَدْمِ التَّكْبِيرِ ، كَذَا  
 فِي الْأَوْجَزِ .

(٢) وَ فِي حَاشِيَةِ الْبَخَارِيِّ لَا نَزَاعٌ فِي جَوَازِ الْأَمْرَيْنِ إِنَّمَا الْخَلَافُ فِي الْأَوَّلِ .

ابن عتبة .

( باب رفع اليدين في الاستسقاء ) حدثنا محمد بن سلمة المرادي أنا ابن وهب عن حمزة و عمر بن مالك عن ابن الهاد عن محمد بن إبراهيم عن عمير مولىبني أبياللحم

أحمد رواية كذلك ، انتهى (١) .

قلت : و عند الحنفية يصل أولا ثم بعد الفراغ من الصلاة يخطب مستقبلا إلى الناس و إذا فرغ من الخطبة جعل ظهره إلى الناس و وجهه إلى القبلة و يستغل بدعاء الاستسقاء و الناس قعود مستقبلون بوجوههم إلى القبلة في الخطبة و الدعاء ، كذا في البدائع [ قال أبو داود و الاخبار للتفلي ] أى لفظ الخبر للغيل لا لعنان [ و الصواب ابن عتبة ] أى بالناء لا بالكاف كما قال عثمان بن أبي شيبة و كذلك بالكاف عند الترمذى من رواية قبيحة عن حاتم ، و عند الطحاوى من رواية أسد بن موسى .

[ باب رفع اليدين ] للدعا [ في الاستسقاء ] .

[ حدثنا محمد بن سلمة المرادي أنا ابن وهب ] عبد الله [ عن حمزة ] بن شريح [ و عمر بن مالك ] كذا في نسخ أبي داود ، و عند أحمد في مسنده حدثنا هارون ثنا ابن وهب قال و أخبرني حمزة عن عمر بن مالك فليتأمل ، و قد أخرج مسلم حديث التغنى بالقرآن برواية ابن وهب عن حمزة و عمر بن مالك مقووًنا به عن ابن الهاد وهذا يؤيد ما في أبي داود الشرعي بفتح المعجمة و سكون الراء و فتح المهملة بعدها مؤحدة المغارى المصرى ، و قبل فيه عمرو بن مالك و هو و م

( ٢ ) قال الشعراوى و منه قول مالك والشافعى و أحمد في أشهر روايته باستجواب خطيبين للاستسقاء أو تكونان بعد الصلاة قول أبي حنفة ، و الرواية الثانية لأحمد أن لا خطبة لها إنما هو دعاء و استغفار

## أنه رأى النبي ﷺ يستسقى عند أحجار الزيت قريباً من

و الصواب عمر بن مالك [ عن ابن الماد ] أى يزيد بن عبد الله [ عن محمد بن إبراهيم عن عيسى ] مصراً [ مولى بن أبي اللحم ] له حبة شهد خير مع مولاه و عاش إلى نحو السبعين زاد أبو داود : لفظ بنى لأنه لما كان مولى أبي اللحم فهو مولى بنيه واستشهد مولاه يوم حنين بها فهو بعد مولى بنيه ، وأبي اللحم بالد بالفظ اسم الفاعل صحابي مشهور اختلف في اسمه ، قيل اسمه عبد الله بن عبد الملك وقيل خلف بن عبد الملك بن عبد الله بن مالك ، وقيل اسمه الحويرث بن عبد الله بن خلف بن مالك وقال المرزباني : اسمه عبد الله بن عبد ملك بفتح اللام مجردآ عن الألف واللام إنما سمي أبي لأنه يأكل أن يأكل اللحم ، و قبل لأنه لا يأكل ما ذبح على النصب ، قال ابن عبد البر هو من قدماء الصحابة و كبارهم و لا خلاف في أنه شهد حنيناً وقتل بها ، و لكن قال الواقدي : كان ينزل الصفراء و اختلف في سند هذا الحديث ففي أبي داود عن عيسى مولى بن أبي اللحم [ أنه رأى النبي ﷺ ] وكذا عند أحد في مسنده بسند قتيبة بن سعيد ثنا الليث بن سعيد عن خالد بن يزيد عن سعيد بن أبي هلال عن يزيد بن عبد الله عن عيسى مولى أبي اللحم أنه رأى رسول الله ﷺ و كذلك عند آخر هارون بن معروف قال قال ابن وهب : أخبرنا حمزة عن ابن الماد عن محمد بن إبراهيم الشعبي عن عيسى مولى أبي اللحم أنه رأى رسول الله ﷺ ، وكذلك عند الحاكم من طريق يحيى بن بكر ثنا الليث عن خالد بن يزيد عن سعيد بن أبي هلال عن يزيد بن عبد الله عن عيسى مولى أبي اللحم أنه رأى رسول الله ولكن زاد الذهبي في ذيله في هذا السند لفظ عن أبي اللحم و عند النسائي و الترمذى في حديث قتيبة زادا لفظ عن أبي اللحم بعد قوله « عن عيسى مولى أبي اللحم » . ثم قال الترمذى : قال أبو عيسى : كذا قال قتيبة في هذا الحديث عن أبي اللحم و لا نعرف له عن النبي ﷺ إلا هذا الحديث الواحد

الزوراء<sup>(١)</sup> قائمًا يدعو يستسقى رافعًا يديه قبل وجهه لا يجاوز بها رأسه.

حدثنا ابن أبي خلف نا محمد بن عبيد نا مسرع عن يزيد  
الفقير عن جابر بن عبد الله قال أتت<sup>(٢)</sup> النبي ﷺ بوأكي<sup>(٣)</sup>

وعبر مولى أبي اللحم قد روى عن النبي ﷺ أحاديث وله حسنة، انتهى ، وقال  
الحافظ في تهذيب التهذيب في ترجمة أبي اللحم : له عن النبي ﷺ حديث واحد في  
الاستسقاء روى عنه غير مولاه [ يستسقى عند أحجار الزيت ] قال ياقوت<sup>(٤)</sup>  
المحوى في معجم البلدان موضع بالمدينة قريب من الزوراء وهو موضع صلاة الاستسقاء  
و قال العمراني : أحجار الزيت موضع بالمدينة داخلها ، انتهى ، قال القارئ : سمي  
بذلك لسود أحجارها بها كأنها طليت بالزيت [ قريباً ] أى حال كونه قريباً [ من  
الزوراء ] بفتح الزاي المعجمة والمد هو موضع عند سوق المدينة قرب المسجد [ قائمًا ]  
أى يستسق قائمًا [ يدعو يستسقى ] حالان أى داعيًا مستسقى [ رافعًا يديه قبل  
وجهه لا يجاوز بها ] أى يديه حين رفعهما [ رأسه ] قال القارئ : لا ينساف  
ما من عن أنس أنه كان يبالغ في الرفع للاستسقاء لاحتلال أن ذلك أكثر أحواله  
و هذا في نادر منها أو بالعكس .

[ حدثنا ابن أبي خلف ] محمد بن أحمد [ نا محمد بن عبيد ] مصغراً، ابن أبي  
أميمة أبو عبدالله الكوفي الأحدب مولى أياد ثقة حافظ [ نا مسرع ] بن كدام [ عن  
يزيد الفقير ] هو يزيد بن صبيب بن الكوفي أبو عثمان المعروف بالفقير بفتح الفاء  
بعدها قاف قيل له ذلك لأنه كان يشكوا فقار ظهره ثقة [ عن جابر بن عبد الله قال

(١) و في نسخة : فرأه . (٢) و فيها نسختان : رأيت النبي ﷺ بوأكي ،  
و أتيت النبي ﷺ . (٣) و في نسخة : بواد . (٤) و في وفاة الوفاء أحجار  
الزيت موضعان أحدهما هذا ، و الثاني بالحرة كانت فيها وقعة الحرة إلخ .

## فقال اللهم اسكننا غيضاً مغيشاً من يئساً من يعساً نافعاً غير

أنت النبي ﷺ بوأكى [ جمع باكية ، أى جاتت النبي ﷺ نفوس باكية أو نساء باكيات لانقطاع المطر عنهم ملتجة إليه وهذه هي الرواية المعتمدة في سنن أبي داود و قد صحف كثير منهم نسخ السنن بوجوه متعددة لا يظهر بعضها معنى صحيح (١) قاله في فتح الودود .

قلت : و ضبطه صاحب المصايح والمشكاة قال رأيت رسول الله ﷺ بوأكى و أفره على القاريٍ في شرحه قال : رأيت رسول الله ﷺ بوأكى ، المواكبة و التوكّو و الانكاء الاعتماد و التحامل على الشفى ، في النهاية أى يتحامل على يديه أى يرفعهما و يمدّهما في الدعاء و منه التوكّو على العصا وهو التحامل عليهما ، كذا قاله الخطابي في معالم السنن ، انتهى ، و قال القاريٍ أيضاً في ختم الحديث : قال ميرك بأسناد صحيح ولفظه أنت النبي ﷺ بوأكى ، وفي نسخة بوأكى بالباء المؤودة جمع باكية وقع في شرح الخطابي : رأيت النبي ﷺ بوأكى بالياء المشاة من تحت مضمومة و آخره مهموز قال : و منها يتحامل على يديه إذا رفعهما في الدعاء ، قال النwoi : و هذا الذي ادعاه الخطابي لم تأت به الرواية و لا انحصر الصواب فيه بل ليس له واضح المعنى ، و في رواية اليحقق أنت النبي ﷺ هو اذل بدل بوأكى انتهى ، ويمكن الجمّع بينهما قاله القاريٍ [ فقال اللهم اسكننا ] بهمزة الوصل والقطع [ غيضاً ] أى بطرأ [ مغيشاً ] بضم أوله من الإغاثة أى معيناً [ من يعساً ] بفتح الميم و المد و يجوز إدغامه أى هنيناً محمود العاقبة لا ضرر فيه من الغرق و المهدم يقال مرأفي الطعام وأمرافي ، إذا لم يشتعل على المعدة و انحدر عنها طيباً [ من يعساً ] بفتح الميم و بضم ذا مراعنة و خصب و يروى مرسوعاً بالواو وبضم الميم أى منيناً للريع

(١) قلت : فعلله نسخة أتيت بالخ و يمكن أن يوجه أتيته وهو بوأكى

ضار عاجلا غير آجل قال فأطبقت عليهم السماء .  
 حدثنا نصر بن علي أنا يزيد بن زريع نا سعيد عن قتادة  
 عن أنس (١) أن النبي ﷺ كان لا يرفع يديه في  
 شئ من الدعاء إلا في الاستسقاء فانه كان يرفع يديه حتى  
 يرى ياض ابطيه .

و يروى مرتعاً بفتح الميم و التاء أي ينتبه ما يرتعن الأبل ، و قال بعضهم :  
 مرعاً أي خصيأ فقيل من مرع الأرض بالضم مراعاة أي صارت كثيرة الماء والنبات  
 و قيل غير ذلك [ ناماً غير ضار عاجلا غير آجل قال ] أي جابر [ فأطبقت ]  
 على بناه الفاعل و قيل بالمفعول [ عليهم السماء ] يقال أطبق إذا جعل الطبق على  
 رأس شئ و غطاه به أي جعلت عليهم السحاب كطبق قيل أي ظهر السحاب في ذلك  
 الوقت و غطام السحاب كطبق فوق رؤسهم بحيث لا يرون السماء من تراكم السحاب  
 و عمومه الجواب .

[ حدثنا نصر بن علي أنا يزيد بن زريع نا سعيد ] أي ابن أبي عربة [ عن  
 قتادة عن أنس أن النبي ﷺ كان لا يرفع يديه ] أي رفأ بلينا [ في شئ من الدعاء ]  
 أي من جنس الدعاء [ إلا في الاستسقاء ] فانه كان يرفع يديه حتى يرى ياض ابطيه  
 قال العيني في شرح البخاري قال النووي : هذا الحديث ظاهره يوم أنه لم يرفع ﷺ  
 يديه إلا في الاستسقاء وليس الأسر كذلك بل قد ثبت رفع يديه في الدعاء في مواطن  
 غير الاستسقاء وهي أكثر من أن تخصل فيتاول هذا الحديث على أنه لم يرفع الرفع  
 البليغ بحيث يرى ياض ابطيه إلا في الاستسقاء أو أن المراد لم أره يرفع وقد رأه  
 غيره فقدم روایة المثبتين فيه ، انتهى .

(١) وفي نسخة : أنس بن مالك .

حدثنا الحسن بن محمد الزعفراني نا عفان نا حماد أنا ثابت عن أنس أن النبي ﷺ كان يستسقى هكذا يعني ومد يديه وجعل <sup>(١)</sup> بطنها بما يليل الأرض حتى رأيت بياض إبطيه.

حدثنا مسلم بن إبراهيم نا شعبة عن عبد ربه بن سعيد عن محمد بن إبراهيم أخبرني من رأى النبي ﷺ يدعوا عند أحجار الزيت باسطاً كفيه .

[ حدثنا الحسن بن محمد الزعفراني نا عفان نا حماد أنا ثابت عن أنس أن النبي ﷺ كان يستسقى هكذا ] بين أنس فعله ﷺ بفعله [ يعني ] زاد لفظ يعني لأن الرواى نسى لفظ الشیخ فقال يريد الشیخ باللفظ الذي بعده [ ومد يديه ] أى ومد رسول الله ﷺ يديه [ وجعل ] رسول الله ﷺ [ بطنها بما يليل الأرض حتى رأيت بياض إبطيه ] حتى غایة لقوله <sup>و</sup> ومد يديه ، يعني رفع يديه قال القارىء : فعل هذا تفاولاً لا تقلب الحال ظهراً لبطن نحو صبيعه في تحويل الرداء أو إشارة إلى ما يسأله وهو أن يجعل بطن السحاب إلى الأرض لينصب ما فيه من الأمطار كما قال إن الكف إذا جعل بطنها إلى الأرض انصب ما فيها من الماء ، وقيل من أراد دفع بلاء من التقطيع ونحوه فليجعل ظهر كفه إلى السماء و من سأل نعمة من الله فليجعل بطن كفه إلى السماء .

[ حدثنا مسلم بن إبراهيم نا شعبة عن عبد ربه بن سعيد ] بن قيس الانصاري أخوه يحيى المدى ثقة [ عن محمد بن إبراهيم ] التبعي [ أخبرني من رأى النبي ﷺ ] قال في التقريب و تهذيب التهذيب : في المهمات محمد بن إبراهيم التبعي ، أخبرني من رأى النبي ﷺ عند أحجار الزيت هو غير مولى أبي اللحم [ يدعوه ] أى يستسقى [ عند أحجار الزيت باسطاً كفيه ] أى رافعاً و ماداً يديه كما تقدم من روایته في

(١) و في نسخة : ينحفل .

حدثنا هارون بن سعيد الأيلى نا خالد بن نزار قال حدثني القاسم بن مبرور عن يونس عن هشام بن عروة عن أبيه عن عائشة قالت شكي الناس إلى رسول الله ﷺ قحوط المطر فأمر بمنبر فوضع له في المصلى ووعد الناس يوماً يخرجون فيه قالت عائشة نخرج رسول الله ﷺ حين بدا حاجب الشمس فقعد على المنبر فكبّر وحمد الله عز

أول الباب وهذا يرجح أن الحديث من مرويات غير لا من مرويات مولاه أبي الحسن كما تقدم من بعض الروايات .

[ حدثنا هارون بن سعيد الأيلى نا خالد بن نزار ] النساني الأيلى بفتح المزة و سكون التحتانية صدوق يحيى [ قال حدثني القاسم بن مبرور عن يونس ] بن يزيد الأيلى [ عن هشام بن عروة عن أبيه عن عائشة قالت شكي الناس إلى رسول الله ﷺ قحوط المطر ] أى حبسه و فقده و حكى في الجمع عن الطبي شكي الناس القحوط هو مصدر أو جمع قحط وأضفاه إلى المطر يشير إلى عمومه في بلدان شتى [ فأمر ] رسول الله ﷺ [ بمنبر فوضع له في المصلى ] قال ابن الهيثم وفيه أنه أمر بإخراج المنبر ، وقال الشاعر : لا يخرج و ليس إلا بنا على عدم حكمهم بصحته [ و وعد الناس يوماً يخرجون فيه ] أى في ذلك اليوم إلى المصلى [ قالت عائشة نخرج رسول الله ﷺ حين بدا ] بالألف لا بالهزة أى ظهر [ حاجب الشمس ] قال ميرك : الظاهر أن المراد بال الحاجب ما طلع أولاً من جرم الشمس مستديقاً مشيناً بال الحاجب ، قال في المغرب : حاجب الشمس أول ما ييدو من الشمس مستعار من حاجب الوجه [ فقعد على المنبر ] و فيه دلالة على استعجاب إخراج المنبر و الصعود عليها و منعه فقهاء الحنفية ، قال في البدائع : و لا يخرج المنبر في الاستسقاء و لا يصعده لو كان في موضع الدعام منبر لأنّه خلاف السنة وقد عاب

## و جل ثم قال إنكم شكوتם جدب دياركم و أستيخار

الناس على مروان بن الحكم عند إخراجه المنبر في العيدين و نسبوه إلى خلاف السنة على ما يبنا ، انتهى .

قلت : الحديث و إن صحه الحاكم في المستدرك لكن قال أبو داؤد : هذا حديث غريب ، إسناده جيد ، وقال ابن القيم في زاد المعاد : فلها واف المصلى صعد المنبر إن صح و إلا ففي القلب منه شيء ، و كذا حكى الأمير البغدادي عنه في سبل السلام ، و قد أخرج البخاري في صحيحه و قال لنا أبو نعيم عن زهير عن أبي إسحاق خرج عبد الله بن يزيد الأنصاري و خرج معه البراء بن عازب و زيد بن أرقم فاستسق قاتم لهم على رجليه على غير منبر فاستغفر ثم صلى ركتين يجهز بالقراءة و لم يؤذن و لم يقم فهذا عبد الله بن يزيد استسق و معه الصحابة فلم يخرج المنبر و لم يصعد عليه ولو كان إخراج المنبر ستة لما تركه و لو تركه لأنكر عليه الصحابة الموجودون إذ ذاك و قد ثبت عنه عليه السلام أنه لم يخرج المنبر في العيدين و لم ينضب فيما إلا قاتماً على الأرض و الاستسقاء فيه زيادة التواضع والتضرع كما في الحديث خرج متبدلاً متواضعاً متذلاً وهذه الحالة يناديه الترفع على المنبر [ فكبّر وحمد الله عن وجل ] قال القاري : قال مالك والشافعي وأحد في الرواية المختارة عند أصحابه تسن الخطبة و تكون بعد الصلاة خطبتان على المشهور و يستفتحهما بالاستغفار (١) كالتكبير في العيد ، و قال أبو حنيفة و أحد في الرواية المتصوّص عليها لا خطبة لها و إنما هي دعاء واستغفار ، ثم قال قال صاحب المدارية ثم هي خطبة العيد عند محمد ، قال ابن الهمام يعني فتكون خطبتين يصل إلى بخلوس و عند أبي يوسف واحدة و لا صريح في الروايات يوافق قول محمد أنها خطبتان [ ثم قال إنكم شكوتם ] أى إلى الله و رسوله [ جدب دياركم ] بفتح الجيم و سكون المهملة أى قطعها [ واستيخار

(١) و عندنا بالتحميد كما في الشامي .

المطر عن إبان زمانه عنكم و قد أمركم الله عز وجل أن تدعوه و وعدكم أن يستجيب لكم ثم قال : الحمد لله رب العالمين الرحمن الرحيم مالك يوم الدين لا إله إلا الله يفعل ما يريد اللهم أنت الله لا إله إلا أنت الغنى و نحن الفقراء أنزل علينا الغيث و اجعل ما أنزلت لنا قوة وبلاغاً إلى خير ثم رفع يديه فلم يزل<sup>(١)</sup> في الرفع حتى بدأ يياض إبطيه ثم حول إلى الناس ظهره و قلب أو حول

المطر [ أى تأخره ] عن إبان زمانه [ بكسر المهمزة و تشديد الباء أى عن أول زمان المطر والابان أول الشفى ، قيل نونه أصلية فيكون فعلاً ، وقيل زائدة فيكون فعلان ، وفي القاموس إبان الشفى بالكسر حينه أو أوله [ عنكم ] متعلق باستيخار [ و قد أمركم الله عز وجل ] في كتابه [ أن تدعوه ] بقوله أدعوني [ و وعدكم أن يستجيب لكم ] بقوله أستجب لكم و لا خلف في وعده [ ثم قال ] رسول الله عليه السلام [ الحمد لله رب العالمين ، الرحمن الرحيم ، ملك ] بغير الآلف [ يوم الدين ] وفي نسخة المشكاة مالك بالألف في جميع النسخ قاله القاري [ لا إله إلا الله يفعل ما يريد ، اللهم أنت الله لا إله إلا أنت الغنى ونحن الفقراء ] المحتاجون إليك في الإيجاد و الامداد [ أنزل علينا الغيث و اجعل ما أنزلت لنا قوة وبلاغاً ] أى زاداً يبلغنا [ إلى خير ] أى إلى خير الدنيا و الآخرة ، وفي نسخة المشكاة إلى حين أى آجالنا و المعنى اجعل الخير الذي أنزلت إلينا لقوتنا نقوى به على شكرك و عبادتك و مددأ لنا مددأ طوالاً [ ثم رفع يديه ] أى للدعا [ فلم يزل في الرفع حتى بدا ] أى ظهر [ يياض إبطيه ثم حول إلى الناس ظهره ] و استقبل القبلة إشارة إلى

(١) وفي نسخة : فلم يترك .

رداه و هو رافع يديه ثم أقبل على الناس و نزل فصل ركعتين فأنشأ الله سحابة فرعدت و برقت ثم أمطرت باذن الله فلم يأت مسجده حتى سالت السيل فلما رأى سرعتهم إلى السكن ضحك عليه حتى بدت نواجذه فقال أشهد أن الله على كل شيء قادر و أني عبد الله و رسوله ، قال

التبلي إلى الله [ و قلب ] بالتشديد و في نسخة بالخفيف [ أو حول ] شك من الراوى [ رداه ] للتفاؤل و إرادة تقليل الحال [ و هو رافع يديه ] حال من قوله « ثم حول إلى الناس ظهره » أو من قوله « و قلب رداه » فالحال حينئذ مقارنة [ ثم أقبل على الناس ] بوجهه [ ونزل ] من المثير [ فصل ركعتين فأنشأ الله ] أى أوجد و أحدث [ سحابة فرعدت و برقت ] بفتح الراء أى ظهر فيه الرعد و البرق [ ثم أمطرت باذن الله ] بالألف و هو دليل للذهب المختار الذى عليه الأكثرون و المحققون من أهل اللغة أن مطرت و أمطرت لغتان في المطر فلم يأت رسول الله عليه من المخل الذي استنق في من الصحراء [ مسجده حتى سالت السيل من جميع الجوانب ] فلما رأى سرعتهم [ أى سرعة مشيهم و إتجاههم ] إلى السكن [ بكسر الكاف و تشديد النون و هو ما يود به الحر و البرد من المساكن ] ضحك عليه حتى بدت نواجذه [ أى آخر ضراسه و كان ضحكه تعجباً من طلبهم المطر اضطراراً ثم طلبهم السكن عنه فراراً و من عظيم قدرة الله تعالى وإظهار قربة رسوله و صدقه بجاجة دعائه صريحاً و لصدقه أى بالشهادتين [ فقال أشهد أن الله على كل شيء قادر و أني عبد الله و رسوله ] قال القاري : قال ابن الهيثم : و ذلك الكلام السابق هو المراد بالخطبة كما قاله بعضهم ، و أهل الإمام أحمد أعلم بهذه الغرابة أو بالاضطراب فإن الخطبة (١) فيه مذكورة قبل الصلاة و فيها تقدم

(١) اختلفوا في الجمع بينها وختار الأئمة الذين قالوا بالصلاحة فيها أنها تقدم على ★

**أبو داود :** هذا حديث غريب ، إسناده جيد ، أهل المدينة يقرأون ملك يوم الدين وأن<sup>(١)</sup> هذا الحديث حجة لهم حدثنا مسدد نا حماد بن زيد عن عبد العزيز بن صهيب عن أنس بن مالك و يونس بن عبيد عن ثابت عن أنس قال أصحاب أهل المدينة قحط على عهد رسول الله عليه السلام فيينا

من حديث أبي هريرة بعدها وهذا إنما يتم إذا تم استبعاد أن الاستسقاء وقع حال حياته بالمدينة أكثر من ستين السنة التي استسق فيها غير صلاة و السنة التي صلى فيها و إلا فاته سبحانه أعلم [ قال أبو داود هذا حديث غريب ، إسناده جيد أهل المدينة يقرأون ملك يوم الدين ] بقصر الميم بلا ألف [ و أن هذا الحديث حجة لهم ] اختلف القراء فيه فقرأ عاصم و الكسائي بالألف و قرأ الباقيون غير ألف وكل القرأتين ثبتنا عن رسول الله عليه السلام تواتراً فلا تحتاج إحداهما إلى الحجة في ثبوته خصوصاً بدليل ظن قوله هذا الحديث حجة لهم لا يحصل له .

[ حدثنا مسدد نا حماد بن زيد عن عبد العزيز بن صهيب عن أنس بن مالك و يونس بن عبيد ] عطف على حماد بن زيد<sup>(٢)</sup> [ عن ثابت ] البناي [ عن أنس قال أصحاب أهل المدينة قحط على عهد رسول الله عليه السلام فيينا هو يخطبنا يوم جمعة

★ الخطبة فقيل رواية أبي داود هذه شاذة، وفي البداية عكسه فقال من ذكر الخطبة ذكر في على قبل الصلاة ، وقال الطحاوى : رأيت خطبة الاستسقاء أشبه بالعيد و جم الحافظ بأنه دعا أولاً ثم صلى ثم خطب فذكر كل راو أحدهما ، كذا في الأوجز .

(١) وفي نسخة : فإن .

(٢) كذا قال صاحب التيسير على البخارى لكن الصحيح أنه عطف على عبد العزيز لا على حماد ، كذا في الامع .

هو يخطبنا يوم جمعة<sup>(١)</sup> إذ قام رجل فقال يا رسول الله هلك السكراع هلك الشاء فادع<sup>(٢)</sup> الله أن يسقينا فسد يديه<sup>(٣)</sup> ودعا قال أنس وإن السباء مثل الزجاجة فهاجت ريح ثم أنشأت سحابة<sup>(٤)</sup> ثم اجتمعت<sup>(٥)</sup> ثم أرسلت السباء عز إليها نفرجنا نخوض الماء حتى أتينا منازلنا فلم يزل المطر إلى الجمعة الأخرى فقام إليه ذلك الرجل أو غيره فقال يا

إذ قام رجل ] قال الشوكاني : في مسنده أحمد ما يدل على أن هذا المهم كعب بن مرة و في البهق من طريق مرسلة ما يدل على أنه خارجة بن حسن بن حذيفة بن بدر الفواري و زعم بعضهم أنه أبو سفيان بن حرب ، قال في الفتح : و فيه نظر لأنه جاء في واقعة أخرى ، وقال الحافظ : لم أقف على تسميته فقال يا رسول الله هذا يدل على أن السائل كان مسلماً و به يرد على من قال إنه أبو سفيان لأنه حين سؤاله بذلك لم يكن قد أسلم [ ملك الكراع ] بضم الكاف اسم بجمع الخيل [ هلك الشاء ] جمع شاة وأيضاً تجمع على شياه وأصل الشاة شاهة والسبة شاهي وشاوى وتصغيرها شوهة و شوية و عنها واو انقلب ياءً في شاه لكسرة ما قبلها و وجه الملاك فقدان العلف لأجل القحط [ فادع الله أن يسقينا فسد يديه ] أى رفعها [ ودعا ] أى الله تعالى أى استنقض [ قال أنس وأن السباء مثل الزجاجة ] صافية عن السحاب و الغبار [ فهاجت ريح ثم أنشأت ] أى الريح [ سحابة ثم اجتمعت ] السحابة [ ثم أرسلت السباء عز إليها ] جمع عزاء بفتح عزاء ممدودة فم السقاء الذي يفرغ منه الماء و الجماع العزال بكسر لام و فتحها [ نفرجنا ] من المسجد [ نخوض الماء حتى أتينا منازلنا فلم يزل المطر ] أى لم ينقطع [ إلى الجمعة الأخرى فقام إليه ذلك الرجل

(١) وفي نسخة : الجمعة . (٢) وفي نسخة : أنا .

(٣) وفي نسخة : يده (٤) وفي نسخة : صحابة (٥) وفي نسخة : اجتمع .

رسول الله تهدمت البيوت فادع الله أن يحبسه فتبسم رسول الله ﷺ ثم قال حوالينا ولا علينا فنظرت إلى السحاب يتتصدح حول المدينة كأنه إكليل .

حدثنا عيسى بن حماد أنا الليث عن سعيد المقبرى عن شريك بن عبدالله بن أبي نمر عن أنس أنه سمعه يقول (١) نحو حديث عبد العزيز قال فرفع رسول الله ﷺ يديه بخداه وجهه فقال (٢) اللهم اسقنا و ساق نحوه (٣) .

أو غيره فقال يا رسول الله تهدمت البيوت [ لكثره المطر ] [ فادع الله أن يحبسه ] أى المطر [ فتبسم رسول الله ﷺ ] [ لسرعة صجرهم و ملائمهم ] [ ثم قال حوالينا ] و في رواية مسلم : حولا و كلها صحيحا و الحول وحوالا بمعنى الجانب ، قال في القاموس : و هو حواليه و حوله و حولي و حواله وأحواله بمعنى ، و قال في المجمع : أللهم حوالينا يقال رأيت الناس حوله و حواليه أى مطيفين به من جوانبه يريد أنزل الفيت في مواضع النبات لاماوضع الأنبياء ، قال التووصي : حواليه و حواله و حولي و حوله بفتح لام و حاء في جمعها أى جوانبه [ ولا علينا ] و هذا من كمال أدبه ﷺ فإنه لم يدع لهم احبسه عن بأنه كان من نعمه الله تعالى بل قال اللهم حوالينا [ فنظرت إلى السحاب يتتصدح ] [ أى يتفرق ] [ حول المدينة كأنه إكليل ] يكسر المهزة هو ما أطاف بالرأس من عصابة مريضة بجور أو خرز أو ان الغيم بقطيع من وسط السماء و صار في آفاقها كالإكليل .

[ حدثنا عيسى بن حماد أنا الليث عن سعيد المقبرى عن شريك بن عبدالله بن أبي نمر عن أنس أنه ] [ أى شريك ] [ سمعه ] [ أى أنسا ] [ يقول نحو حديث عبد العزيز

(١) و في نسخة : فذكر . (٢) و في نسخة : و قال .

(٣) و في نسخة : يعني نحو حديث عبد العزيز بن صهيب .

حدثنا عبد الله بن مسلمة عن مالك عن يحيى بن سعيد  
عن عمرو بن شعيب أن رسول الله ﷺ كان يقول ح و  
حدثنا سهل بن صالح نا على بن قادم نا سفيان عن يحيى  
بن سعيد عن عمرو بن شعيب عن أبيه عن جده قال كان  
رسول الله (١) ﷺ إذا استسقى قال اللهم اسق عبادك و  
بهائمك و اشر رحمتك و أحي بذلك الميت (٢) هذا لفظ

قال [ أى شريك في حديثه عن أنس ] فرفع رسول الله ﷺ يديه بحذاء وجهه  
 فقال اللهم اسقنا [ غرض المصنف بهذا بيان الفرق بين لفظ شريك وبين لفظ عبد  
العزيز فأن عبد العزيز قال في حديثه عن أنس فد يديه و دعا ، و قال شريك في  
حديثه عن أنس فرفع رسول الله ﷺ يديه بحذاء وجهه فقال اللهم اسقنا [ و ساق  
نحوه ] أى و ساق شريك بعد ذلك حديثه نحو حديث عبد العزيز .

[ حدثنا عبد الله بن مسلمة عن مالك عن يحيى بن سعيد عن عمرو بن شعيب  
أن رسول الله ﷺ كان يقول ح و حدثنا سهل بن صالح [ بن حكيم الأنطاكي أبو  
سعيد الباز صدوق [ نا على بن قادم ] الخزاعي أبو الحسن الكوفي ، قال ابن  
معين : ضعيف ، وقال أبو حاتم محله الصدق ، قال ابن عدى : نعموا عليه أحاديث  
رواها عن الثوري غير محفوظة [ نا سفيان ] الثوري [ عن يحيى بن سعيد ] الأنصارى  
[ عن عمرو بن شعيب عن أبيه ] شعيب [ عن جده ] عبد الله بن عمرو بن العاص  
[ قال كان رسول الله ﷺ إذا استسقى قال اللهم اسق عبادك و بهائمك ] جميع  
بيانه ، قال في القاموس : البيمة كل ذات أربع قوائم ولو في الماء أو كل حي لا  
يميز [ و اشر ] أى ابسط [ رحمتك و أحي بذلك الميت ] والمراد بالحياة نماذجها  
بالخشب و نباتها و الموت كنائمة عن جدبها و يسمى كأنه تلبيس إلى قوله تعالى « والله  
.....

(١) وفي نسخة : النبي . (٢) وفي نسخة : قال أبو داؤد : هذا ..

## حديث مالك .

( باب صلاة السكسوف ) حدثنا عثمان بن أبي شيبة نا  
إسماعيل بن علية عن ابن جريج عن عطاء عن عبيد بن

الذى أرسل الرياح فتشرى سحاباً فسكناه إلى بلد ميت فأحيينا به الأرض بعد موتها ،  
قال أبو داود [ هذا افظع حديث مالك ] لا لفظ حديث سفيان .

[ باب صلاة الكسوف (١) ] قال الحافظ : والكسوف لغة التغير إلى سواد  
و منه كشف وجهه و حاله و كشف الشمس اسودت وذهب شعاها ، قال العين  
و الأشهر في السن الفقها " تخصيص الكسوف بالشمس والكسوف بالقمر ، وادعى  
المجوهرى أنه الأفضل ، وقيل لها يستعملان فيها وقيل الكسوف للقمر والكسوف  
للشمس و هو مردود لثبوته بالخاتمة بالقمر في القرآن ، وقيل الكسوف أوله  
والكسوف آخره ، انتهى ، قال الحافظ : وقيل بالكاف لذهب جميع الضوء وبالخاتمة  
لبعضه ، وقيل بالخاتمة لذهب كل اللون و بالكاف للتغيير .

[ حدثنا عثمان بن أبي شيبة نا إسماعيل بن علية عن ابن جريج عن عطاء بن

(١) و شرعيتها على ما في المرقة ، في السنة الخامسة و تمامه في الأوامر ، أو  
في سنة ٥٩ هـ ، سنة ١٠٥٦ هـ ، سنة ٥٢ هـ ، واختلفوا في الوحدة و التعدد كما  
في الأبحاث العشرة من الأوامر و اختلفوا أيضاً في وقتها و المرجع عند الملاكية  
كالعبد و قيل إلى العصر ، وقيل إلى وقت الكراهة ، ولا وقت لها عند الشافعية  
إذ هن ذات سبب ، و عندنا و الخاتمة تسمى أوقات الكراهة ، و بسط ابن  
العربي الكلام على حقيقة الكسوف ، و الاشكال فيه ، و بسط في الأوامر الكلام  
على رد قول أهل الملة في حقيقة الكسوفين ، و أنه لا يكون إلا في ٢٨-٢٩  
من الشهر و بسط أيضاً في حكم كسوفين و الوحدة و التعدد .

عمير أخبرني من أصدق و ظمنت<sup>(١)</sup> أنه يريد عائشة قالت كسفت الشمس على عهد النبي<sup>(٢)</sup> ﷺ فقام النبي<sup>ﷺ</sup> قياماً شديداً يقوم بالناس ثم يركع ثم يقوم ثم يركع ثم يقوم<sup>(٣)</sup> ثم يركع فركعتين في كل ركعة ثلاثة ركعات يركع الثالثة ثم يسجد حتى أن رجالا يومئذ ليغشى عليهم ما قام بهم حتى أن سجال الماء لينصب عليهم يقول إذا رکع : الله

أبى رياح [ عن عبيد بن عمير ] قال عبيد [ أخبرني من أصدق ] قال عطاء [ و ظمنت أنه ] أى عبيد بن عمير [ يريد عائشة ] بقوله من أصدق ، قال النووي : هكذا في نسخ بلادنا و كذا نقله القاضى عن نسخ الجمهور ، و عن بعض رواياتهم من أصدق حديثه يريد عائشة و معنى اللقطتين متغاير فعلى رواية الجمهور له حكم المرسل إذ قلنا بمذهب الجمهور أن قوله أخبرني الثقة ليس بمحجة ، انتهى [ قالت كسفت الشمس على عهد النبي<sup>ﷺ</sup> فقام النبي<sup>ﷺ</sup> قياماً شديداً ] أى طويلاً [ يقوم بالناس ثم يركع ] أى الرکوع الأولى [ ثم يقوم ] من الرکوع ثم يقرأ [ ثم يركع ] أى الرکوع الثاني [ ثم يقوم ] من الرکوع الثاني و يقرأ [ ثم يركع ] أى الرکوع الثالث [ فركع ] أى فصل رسول الله<sup>ﷺ</sup> [ ركعتين ] طويلتين [ في كل ركعة ثلاثة ركعات ] أى رکوعات [ يركع الثالثة ] أى الرکوع الثالثة [ ثم ] بعد الفراغ منه [ يسجد<sup>(٤)</sup> حتى أن رجالا يومئذ ليغشى عليهم ] أى يصيّبهم العشي

(١) و فيها نسختان : فظننا ، فظنت ، (٢) و في نسخة : رسول الله .

(٣) و في نسخة : بالناس .

(٤) و لم يذكر في عامة الروايات تطويل السجود لكنه مجمع عند الأربعة ، كذا في الأوجز .

أَكْبَرُ وَ إِذَا رُفِعَ سَمْعُ اللَّهِ مِنْ حَمْدِهِ حَتَّى تَجْلِي الشَّمْسُ  
شَمْ قَالَ إِنَّ الشَّمْسَ وَ الْقَمَرَ لَا يَنْكِسُفَانِ لِمَوْتِ أَحَدٍ وَ لَا  
لِحَيَاةٍ وَ لَكِنَّهُمَا آيَاتٌ مِنْ آيَاتِ اللَّهِ عَزَّ وَ جَلَّ يَخْوُفُ  
بِهِمَا عِبَادُهُ فَإِذَا كَسَفُاهُمَا فَأَفْزُعُوهُمَا إِلَى الصَّلَاةِ ۖ

[ما قام بهم] أي طويلا [حتى أن سجال الماء] جمع سجل بفتح فسكون و هو الدلو [لينصب عليهم] وفي رواية : لنصب عليهم فان قيل كيف يصب عليهم سجال الماء والناس في صلاة ومن يصب عليهم قلنا يحتمل أنه يصب عليهم بعد الفراغ من الصلاة ويحتمل أنهم إذا غشى عليهم انقض طهارتهم وصلاتهم فإذا حصل لهم شيء من الافتاة يصبوون على أنفسهم الماء [يقول إزاركع: الله أكبر وإذا رفع (١)] رأسه من الركوع [سمع الله من حمده حتى تجلت الشمس] أي صلى كذلك حتى تجلت الشمس [ثم قال إن الشمس و القمر لا ينكسفان لموت أحد و لا لحياته] و في حديث مسلم ققام خمد الله و أثني عليه ثم قال [و لكنهما آيات من آيات الله عز و جل يخواف بهما عباده فإذا كسفاهما فازعوا إلى الصلاة] و لفظ مسلم فإذا رأيتم كسوفاً فاذكروا الله حتى ينجليا ، قال النووي : و الحكمة في هذا الكلام أن بعض أهل المجاهيلية الضلال كانوا يعظمون الشمس و القمر فبين أنهما آيات خلوقستان لله تعالى لا صنع لهما بل هما كسائر الخلق يطراً عليها النقص و التغير كغيرهما ، و كان بعض الضلال من المتجمين و غيرهم يقول لا ينكسفان إلا لموت عظيم أو نحو ذلك فبين أن هذا باطل لئلا يغتر بأقوالهم لا سيما وقد صادف موت (٢) إبراهيم - رضي

(١) أذكر المأوردى التسميع فى الاعتدال لأنه ليس باعتدال بل يرفع رأسه مبكراً ويسمع فى الاعتدال الثانى ، كما فى الأوجز .

(٢) و اختلف أهل السير فى تعدين وفاته على أقوال كثيرة ذكرها المحافظ فى الفتح ، و قال جماهيرهم على أنه مات سنة ١٥٠ هـ ،

الله تعالى عنه - قال الشوكافى فى النيل : وقد اختلف العلماء فى صفتها بعد الاتفاق (١) على أنها سنة غير واجبة كما حكاه النووي ، فذهب مالك والشافعى وأحمد والجمهور إلى أنها ركعتان فى كل ركعة ركوعان ، و قال أبو حنيفة و الثورى و التخمى أنها ركعتان كسائر التوافل فى كل ركعة ركوع واحد ، و حكاه النووي عن الكوفيين و استدلوا بحديث النعمان و سمرة ، و قال حذيفة : في كل ركعة ثلاث ركوعات و استدل بحديث جابر و ابن عباس و عائشة ، قال النووي : و قد قال بكل نوع جماعة من الصحابة ، و حكى النووي عن ابن عبد البر أنه قال : أصح ما في الباب ركوعان و ما خالف فعل أو ضعيف ، و كذلك قال البيهقي و نقل صاحب الهدى عن الشافعى وأحمد (٢) و البخارى أنهم قالوا يبعدون الزيادة على الركوعين في كل ركعة غالباً من بعض الرواية لأن أكثر طرق الحديث يمكن رد بعضها إلى بعض و يجمعها أن ذلك كان يوم موت إبراهيم و إذا تعدد القصصه تعين الأخذ بالراجح ، و لا شك أن أحاديث الركوعين أصح ، قال في الفتح ، و جمع بعضهم بين هذه الأحاديث بتعدد الواقعه و أن الكسوف وقع مراراً فتكون كل من هذه الأوجه جائزاً ، وإلى ذلك ذهب إسحاق لكن لم يثبت عند الزيادة على أربع ركوعات و قال ابن خزيمة و ابن المنذر والخطابي وغيرهم من الشافعية يجوز العمل بجميع ما ثبت من ذلك و هو من الاختلاف المباح ، و قوله النووي في شرح مسلم و الحق إن صحة تعدد الواقعه أن الأحاديث المشتملة على الزيادة الخارجيه من مخرج صحيح يتبعن الأخذ بها لعدم مناقاتها للزيد و إن كانت الواقعه ليست إلا مرة واحدة فالتصريح إلى الترجيح أمر لابد منه ، و أحاديث الركوعين أرجح ، انتهى ملخصاً

قلت : و اختلف علماء الحنفية في أن صلاة الكسوف واجبة أم سنة فقد ذكر محمد - رحمه الله تعالى - في الأصل ما يدل على عدم الوجوب فإنه قال و لا تصلى

(١) و قال أبو عوانة و بعض الحنفية بالوجوب .

(٢) حكى المناوى في شرح الشمائل مذهب أحمد ثلاث ركوعات فليحرر .

نافلة في جماعة إلا في قيام رمضان وصلاة الكسوف، فاستنى صلاة الكسوف من الصلوات النافلة والمستحبة من جنس المستحبة منه فيدل على كونها نافلة، وكتاباً روى الحسن بن زياد ما يدل عليه فإنه روى عن أبي حنيفة أنه قال في كسوف الشمس إن شاؤوا صلوا ركعتين وإن شاؤوا صلوا أربعاً وإن شاؤوا صلوا أكثر من ذلك و التخيير يكون في النوافل لا في الواجبات، و قال بعض مشائخنا أنها واجبة لما روى عن ابن مسعود أنه قال كشفت الشمس، وفيه فإذا رأيتم من هذا شيئاً فاحذروا الله و كبروه و سبحوه و صلوا حتى تنجلي، و في رواية أبي مسعود الانصاري فإذا رأيتموها فقوموا و صلوا و مطلق الأمر للوجوب، و في بعض الروايات: فافزعوا إلى الصلاة، و تسمية محمد إياها نافلة لا ينقض الوجوب لأن النافلة عبارة عن الزيادة وكل واجب زيادة على الفرائض الموظفة، و رواية الحسن لا تنفي الوجوب لأن التخيير قد يحرى بين الواجبات كما في قوله تعالى: فكفارته إطعام عشرة مساكين من أوسط ما تطعمون أهلكم أو كسوتهم أو تحرير رقبة.

و اختلف في كيفية صلاة الكسوف فصلى ركعتين كل ركعة بركوع و سجدةتين كسائر الصلوات عندنا، و عند الشافعى ركتان كل ركعة بركوعين و قوتين و سجدتين يقرأ ثم يركع ثم يقرأ ثم يركع و احتج بما روى عن ابن عباس و عائشة - رضى الله عنهما - أنها قالا كشفت الشمس على عهد رسول الله ﷺ فقام قياماً طويلاً نحو من سورة البقرة ثم يركع ركوعاً طويلاً ثم رفع رأسه فقام قياماً طويلاً و هو دون القيام الأول ثم يركع ركوعاً طويلاً و هو دون الركوع الأول و احتج الحنفية في ذلك بحديث عبد الله بن عمرو بن العاص عند الطحاوى و أخرجه أبو داود و النسائي و الترمذى في الشمائل عن عطاء بن السائب عن أبيه عن عبد الله بن عمرو قال كشفت الشمس على عهد رسول الله ﷺ فقام بالراس فلم يكدر يركع ثم رفع فلم يكدر يرفع ثم رفع فلم يكدر يسجد ثم يسجد فلم يكدر يرفع و فعل في الثانية مثل ذلك، هذا لفظ الطحاوى و بحديث أبي بكرة رضى الله عنه

عدد النساني أن النبي ﷺ صلى ركتين مثل صلاتكم هذه و بحديث سرة أخرجه مسلم و فيه قرأ بسورتين و صلى ركعتين ، و بحديث التهان بن بشير أخرجه أحمد و أبو داود و النساني و الحاكم ، و صححه ابن عبد البر ، و بحديث قبيصة الملاوي عنه عليهما السلام قال : إذا رأيتم ذلك فصلوها كأحد ث صلاة صلیتموها من المكتوبة ، و أكثر هذه الأحاديث قولية باشتمالها على القول كما في حديث قبيصة ، و القول أرجح من الفعل و قد علمت أن الفعل إذا اختلف فيه يرد إلى الأصل فترجح الأحاديث المشتملة على رکوع واحد ، وأيضاً الأحاديث المشتملة على تعدد الرکوعات رواها النساء و الصبيان وهم كانوا خلف صفوف الرجال فالحال أوضحت للرجال من الحال التي عليها النساء و الصبيان ، وقد كان الحال أن رسول الله عليهما السلام قام في يوم شديد الحر قياماً طويلاً حتى يعشى على بعضهم من طول القيام وقد كشف له عليهما السلام أحوال عجيبة فرة يسبح و تارة يكبر وقد كشف له الجنة والنار وقد اسودت الشمس فلا يبعد أن يتحقق حال الصلاة و كيفيتها على الذين كانوا بعيداً من رسول الله وظنوا ما لم يقع واقعاً من تعدد الرکوعات للتبسيح و التهليل الواقع في الصلاة واقعاً فلهذه الوجوه رجح الخفية أحاديث وحدة الرکوع ولأجل هذا وقع الاختلاف في بيان تعدد الرکوعات ، ففي بعضها رکوعان في رکعة ، وفي بعضها ثلاث رکوعات في رکعة ، رواه أحمد و مسلم و أبو داود من حديث جابر - رضي الله عنه - و الترمذى من حديث ابن عباس و صححه ، و رواه أحد و النساني و مسلم من حديث عائشة - رضي الله عنها - قال الشوكانى : و هذه الأحاديث الصحيحة ترد ما تقدم عن ابن عبد البر و البهقى من أن ما خالف أحاديث الرکوعين معلل أو ضعيف و ما تقدم عن الشافعى و أحمد و البخارى من عدمه لما خالف أحاديث الرکوعين غالطاً ، و في بعضها أربع رکوعات في رکعة ، روى ذلك أحمد و مسلم و النساني و أبو داود و صححه الترمذى من حديث ابن عباس أن النبي عليهما السلام في كسوف قرأ ثم رکع ثم قرأ ثم رکع ثم قرأ ثم رکع والآخرى

( باب من قال أربع ركعات ) حدثنا أحمد بن حنبل نا  
يحيى عن عبد الملك حدثني عطاء عن جابر بن عبد الله قال

مثلاً ، قال الشوكاني : و روی عن حذيفة نحوه قاله البیهقی ، و في بعضها خمس رکوعات في رکعة ، أخرجه أبو داؤد و عبد الله بن أبی حمزة في المسند من حدیث أبي بن كعب - رضی الله تعالیٰ عنه - قال: کشفت الشمس على عہد رسول الله ﷺ فصلی بهم فقرأ بسورة من الطوال و رکع خمس رکعات بسجدين ثم قام إلى الثانية فقرأ بسورة من الطول و رکع خمس رکعات بسجدين ثم جلس کا هو مستقبل القبلة يدعو حتى انجلی کسوفها ، قال الشوكاني : و روی عن ابن السکن تصحیح هذا الحدیث وقال الحاکم: رواه صادقون، فی إسناده أبو جعفر عیسی بن عبد الله بن ماهان الرازی، قال الفلاس : سیئي الحفظ ، و قال ابن المدینی : يخاطر عن المغیرة ، و قال ابن المعین : ثقة .

قلت : سیانی ترجمته ، فهذا الاختلاف يدل على أن الذين كانوا بعيداً من رسول الله ﷺ في الصلاة لعلهم شفلاوا لما حدث من كثرة الواقع و طول القيام فاختلقو في تحمل كيفية ويلاتها ، و الظاهر أن الواقعه لم تتعدد فان رسول الله ﷺ أقام بالمدينه نحواً من عشر سنين و تعدد الكسوف في هذه المدة القليلة خلاف العادة و لم يرو أن واقعة الكسوف تعددت بل أكثر الروايات دالة على أنها وقعت عند موت ابراهيم بن رسول الله ﷺ ولم يصلها إلا ضحى ، قال في الفتح : و لم أقف على شيء من الطرق مع كثريها أن النبي ﷺ صلاماً إلا ضحى ثم قد اضطر القائلون برکوعين في رکعة بتضییف الروایات الصحیحة التي فیها ذکر الزيادة على الرکوعین فأولی أن تحمل الروایات التي فيها زيادة على رکوع واحد و هما ، والله أعلم .

[ باب من قال أربع رکعات ] أی من قال إن من جملة صفات صلاة الكسوف و كيفية رکوعين في كل رکعة فی الرکعتین أربع رکوعات .

كشفت الشمس على عهد رسول الله ﷺ وكان ذلك اليوم الذي مات فيه إبراهيم بن رسول الله ﷺ فقال الناس إنما كشفت موت إبراهيم فقام النبي ﷺ فصل بالناس ست ركعات في أربع سجادات كبر ثم قرأ فأطال القراءة ثم ركع نحوأ معاقام ثم رفع رأسه فقرأ دون القراءة الأولى ثم ركع نحوأ معاقام ثم رفع رأسه فقرأ القراءة<sup>(١)</sup> الثالثة دون القراءة الثانية ثم ركع نحوأ مما قام ثم رفع رأسه فانحدر للسجود فسجد

[ حدثنا أحمد بن حنبل نا يحيى ] القطان [ عن عبد الملك ] بن سليمان [ حدثني عطاء ] بن أبي رباح [ عن جابر بن عبد الله قال كشفت الشمس على عهد رسول الله ﷺ وكان ذلك [ أى يوم الكسوف ] اليوم الذي مات فيه إبراهيم بن رسول الله ﷺ فقال الناس ] أى بعض الصحابة على حسب ظنهم القديم أن الناس كانوا يقولون أن الشمس و القمر يخسفان بموت عظيم [ إنما كشفت موت إبراهيم فقام النبي ﷺ [ إلى الصلاة [ فصل بالناس ] أى فصل ركتين ست ركعات ] أى ركعات في ركعة منها ثلاثة ركعات [ في أربع سجادات ] أى في كل ركعة منها سجدة وصفتها أنه [ كبر ] للتبرية [ ثم قرأ فأطال القراءة ثم ركع نحوأ ] أى قريباً [ مما قام ] للقراءة [ ثم رفع رأسه ] من الركوع الأول [ قرأ ] ثانياً [ دون القراءة الأولى<sup>(٢)</sup> ] أى أدنى وأقصر منها [ ثم ركع ] ركوعاً ثالثاً [ نحوأ ] قريباً [ معاقام ] في المرة الثانية [ ثم رفع رأسه ] من الركوع الثاني [ قرأ القراءة الثالثة دون القراءة الثانية ثم ركع ] ركوعاً ثالثاً [ نحوأ ] قريباً [ مما قام ] في القيام الثالث [ ثم رفع رأسه ] من الركوع الثالث

(١) وفي نسخة : قراءة .

(٢) أنكر محمد بن مسلمة المالكي الفاتحة .

سبعين شم قام فركع ثلاث ركعات قبل أن يسجد ليس فيها ركعة إلا التي قبلها أطول من التي بعدها إلا أن ركوعه نحو من قيامه قال ثم تأخر في صلاته فتأخرت الصفوف معه ثم تقدم فقام في مقامه و تقدمت الصفوف فقضى الصلاة و قد طاعت الشمس فقال يا أيها الناس إن الشمس و القمر آيتان من آيات الله عز و جل

ولم يذكر فيه أنه عليه هل طول (١) ذلك القيام أو لم يطول [ فاخدر ] أى غر للسجود فسجد سبعين (٢) ثم قام [ إلى الركعة الثانية [ فركع ] أى فصل فيها [ ثلاث ركعات [ أى ركوعات [ قبل أن يسجد ] كا صلاما في الركعة الأولى [ ليس فيها ركعة ] أى ركوع [ إلا التي قبلها ] أى إلا الركوع الذي قبل ذلك الركوع [ أطول من التي بعدها ] أى أطول من الركوع الذي بعد ذلك الركوع [ إلا أن ركوعه نحو ] أى قريب [ من قيامه قال [ أى جابر [ ثم تأخر [ أى عن محله [ في صلاته فتأخرت الصفوف [ عن محلها [ معه [ عليه [ ثم تقدم [ عليه [ قام في مقامه [ أى الأول ووجه تأخره و تقدمه عليه ما وقع في رواية مسلم من حديث عائشة بلفظ « وقال رسول الله عليه رأيت في مكان هذا كل شيء وعدتم حتى لقد رأيتني أن آخذ قطضا من الجنة حين رأيتمني جعلت أقدم و قد رأيت جهنم يحيط ببعضها بعضا حين رأيتمني تأخرت [ و تقدمت الصفوف فقضى الصلاة [ أى أتمها [ و قد [ الواو للحال [ طلعت [ أى تجلت [ الشمس فقال

(١) ولذا اختلف فيه العلماء و ظاهر كلامهم عدم التطويل ، قال النووي :

رواية مسلم شاذة كما في الأوجز .

(٢) لم يذكروا التطويل بين السجدين ، وقال الزرقاني : لا يطول إجماعاً ويشكل عليهم رواية عبد الله بن عمرو الآية .

لا ينكسفان ملوت بشر فإذا رأيتم شيئاً من ذلك فصلوا حتى تنجلي و ساق بقية الحديث .

حدثنا مؤمل بن هشام نا إسماعيل عن هشام نا أبو الزبير عن جابر قال كشفت الشمس على عهد رسول الله ﷺ في يوم شديد الحر فصل رسل الله ﷺ بأصحابه فأطّال القيام حتى جعلوا يخرون ثم ركع فأطّال ثم رفع فأطّال ثم ركع

يأيها الناس إن الشمس والقمر آيات الله عز وجل [ دالتان على كمال قدرته ] لا ينكسفان ملوت بشر [ بل يخوف الله بهما عباده ] فإذا رأيتم شيئاً من ذلك فصلوا حتى تنجلي و ساق [ أحمد بن حنبل [ بقية الحديث ] أخرجه مسلم في صحيحه من طرق أبي بكر بن شيبة ثنا عبد الله بن نمير نا عبد الملك ، و ذكر فيه بقية الحديث و لفظه « فصلوا حتى تنجلي ما من شئ توعدونه إلا وقد رأيته في صلاته هذه » إلى آخر الحديث ، وهذا الحديث لا مطابقة بينه وبين الترجمة فان الترجمة عقدت لأربع ركعات ، وفي الحديث ستة ركوعات فكان المناسب أن تذكر في الباب الذي قبله ولعله من تصرف النساخ أدخلوه في هذا الباب سهوا (١) و غلطآ .

[ حدثنا مؤمل بن هشام نا إسماعيل ] بن علية [ عن هشام ] الدستواني [ نا أبو الزبير عن جابر قال كشفت الشمس على عهد رسول الله ﷺ في يوم شديد الحر فصل رسل الله ﷺ بأصحابه فأطّال القيام حتى جعلوا يخرون ] أي يستطيعون على الأرض مغشيا عليهم من طول قيامه [ ثم ركع ] الركوع الأول [ فأطّال ]

(١) والأوجه عندي أن مذهب الأئمة فيه على قولين ثنية الركوع وتربيعه فيذكر الأول بعده ، و ذكر في هذه الترجمة ما يدل على الأكثريّة من الركوع الواحد .

فأطّال ثم رفع فأطّال ثم سجدتين ثم قام فصنع نحواً من ذلك فكان أربع ركعات وأربع سجادات وساق الحديث . حدثنا ابن السرح <sup>(١)</sup> نا ابن وهب <sup>(٢)</sup> و حدثنا محمد بن سلامة المرادي نا ابن وهب عن يونس عن ابن شهاب أخبرني عروة بن الزبير عن عائشة زوج النبي ﷺ قالت خسفت الشمس في حياة رسول الله ﷺ خرج رسول الله

الركوع [ ثم رفع ] رأسه من الركوع الأول [ فأطّال ] القيام [ ثم ركع ] الركوع الثاني [ فأطّال ] ذلك الركوع [ ثم رفع ] رأسه من الركوع الثاني [ فأطّال ] القيام [ ثم سجد سجدين ثم قام ] إلى الركعة الثانية [ فصنع نحواً ] أى قريراً [ من ذلك ] الذي صنع في الركعة الأولى [ فكان أربع ركعات ] أى أربع ركوعات [ وأربع سجادات ] في الركعتين في كل ركعة ركوعان و سجستان [ وساق الحديث ] أخرج هذا الحديث مسلم في صحيحه مطولاً من طريق يعقوب بن إبراهيم الدورقي و ذكر فيه بقية الحديث وهي هذه ، ثم قال : إنه عرض على كل شئ توعدوه فعرضت على الجنة ، الحديث ، وهذا الحديث مناسبة للباب ظاهرة وقد أخرج بهذه حديث عائشة وحديث ابن عباس الماليين على أربع ركعات ليدل على أن الراجح عنده من الروايات رواية أربعة ركعات و ما زاد على ذلك فهو شاذ و قد تقدم أن حديث عائشة مختلف ، ففي حديث عائشة المقدم ستة ركعات و كذلك حديث ابن عباس اختلف فيه فروي الترمذى عنه عن النبي ﷺ و فيه ستة ركعات .

[ حدثنا ابن السرح ] أحمد بن عمرو [ نا ابن وهب ] عبدالله [ و حدثنا محمد بن سلامة المرادي نا ابن وهب عن يونس ] بن يزيد الأليل [ عن ابن شهاب ] الزهرى [ أخبرني عروة بن الزبير عن عائشة زوج النبي ﷺ قالت خسفت الشمس

(١) و في نسخة : أحمد بن عمرو بن السرح (٢) و في نسخة : ح و حدثنا .

مثلاً إلى المسجد فقام فكراً وصف النسخة ورآه فاقتراً رسول الله مثلاً قراءة طويلة ثم كبر فركع ركوعاً طويلاً ثم رفع رأسه فقال سمع الله لمن حمده ربنا و لك الحمد ثم قام فاقتراً قراءة طويلة هي أدنى من القراءة الأولى ثم كبر فركع ركوعاً طويلاً هو أدنى من الركوع الأول ثم قال سمع الله لمن حمده ربنا و لك الحمد ثم فعل في الركعة الأخرى مثل ذلك فاستكمل أربع ركعات وأربع سجادات

في حياة رسول الله مثلاً بخرج رسول الله مثلاً إلى المسجد (١) ققام [ للصلوة ] فكبّر [ للتحريم ] و صف الناس ورآه فاقتراً [ افعال من القراءة يدل على طولها ] رسول الله مثلاً [ ثم أكدتها بقوله [ قراءة طويلة ] يدل على الزيادة في الطول ] ثم كبر [ للركوع ] فركع ركوعاً طويلاً [ أى الركوع الأول ] ثم رفع رأسه [ من الركوع الأول ] فقال سمع الله لمن حمده ربنا و لك الحمد ثم قام [ قياماً ثانيةً ] فاقتراً قراءة طويلة هي أدنى من القراءة الأولى ثم كبر [ للركوع ثانيةً ] فركع ركوعاً طويلاً [ أى الركوع الثاني في الركعة الأولى ] هو أدنى من الركوع الأول ثم قال سمع الله لمن حمده ربنا و لك الحمد ثم فعل في الركعة الأخرى مثل ذلك [ أى مثل الذي فعل في الركعة الأولى من قيامين و القراتين و ركوعين ] فاستكمل [ رسول الله مثلاً ] أربع ركعات [ أى ركوعات في كل ركعة ركوعان (٢) ] و أربع سجادات [ في كل ركعة سجستان ] و انجلت الشمس

(١) اختلفوا في صلاتها في المسجد أو الصحراء ذكره العيني .

(٢) اختلفوا في أى الركوعين فرض و بادرأك إياهما يدرك الركعة الشافعية و أحد أولاهما فرض ، و قال مالك آخرهما فرض و البسط في الأوجز ، ف Gundhem من فاته الركوع الأول من الركعة الأولى فهو مسبوق .

و انجلت الشمس قبل أن ينصرف .

حدثنا أحمد بن صالح نا عنبسة نا يونس عن ابن شهاب قال كان كثير بن عباس يحدث أن عبدالله بن عباس كان يحدث أن رسول الله ﷺ صلى في كسوف الشمس مثل حديث عروة عن عائشة عن رسول الله (١) ﷺ أنه صلى ركعتين في كل ركعة ركعتين .

حدثنا أنا محمد بن الفرات بن خالد أبو مسعود الرازي أنا محمد بن عبد الله بن أبي جعفر الرازي عن أبيه عن أبي جعفر (٢) الرازي ، قال أبو داؤد :

قبل أن ينصرف [ من الصلاة .

[ حدثنا أحمد بن صالح نا عنبسة ] بن خالد ابن أخي يونس بن يزيد [ نا يونس ] بن يزيد الأيللي [ عن ابن شهاب قال كان كثير بن عباس ] بن عبد المطلب بن هاشم أبو تمام المدنى صحابي صغير ولد على عهد النبي ﷺ ، كان رجلاً صالحاً فاضلاً فقيهاً ، مات بالمدينة أيام عبد الملك بن مروان [ يحدث أن عبد الله بن عباس كان ] أى عبدالله [ يحدث أن رسول الله ﷺ صلى في كسوف الشمس مثل حديث عروة عن عائشة عن رسول الله ﷺ أنه صلى ركعتين في كل ركعة ركعتين ] أى صلى في كل ركعة منها ركوعين ، و في نسخة : ركعتان ، مرفوع على الابداء وفي كل ركعة ، خبره المقدم .

[ حدثنا أحمد بن الفرات بن خالد أبو مسعود الرازي أنا محمد بن عبد الله بن أبي جعفر الرازي ] قال أبو حاتم صدوق [ عن أبيه ] هو عبد الله بن أبي

(١) و في نسخة : النبي . (٢) و في نسخة : يعني .

وحدثت <sup>(١)</sup> عن عمر بن شقيق نا أبو جعفر الرازي وهذا لفظه وهو أتم من الريبع بن أنس عن أبي العالية عن أبي بن كعب قال انكسفت الشمس على عهد رسول الله ﷺ وأن النبي ﷺ صلى بهم فقرأ <sup>(٢)</sup> بسورة من الطول وركع

جعفر عيسى بن ماهان الرازي ، قال عبد العزير بن سلام سمعت محمد بن حميد يقول عبد الله بن أبي جعفر كان فاسقاً سمعت منه عشرة آلاف حديث فرميته بها ، وقال أبو زرعة : ثقة صدوق ، وقال ابن عدى : بعض حديثه ما لا يتابع عليه وذكره ابن حبان في الثقات [ عن أبي جعفر الرازي ] هو عيسى بن أبي عيسى ماهان صالح الحديث ، قال ابن معين : ثقة ، وقال أبو حاتم : ثقة صدوق ، وقال ابن المديني : ثقة كان يخالط ، وقال مرة : يكتب حديثه إلا أنه يخطئ ، وقال أحمد والسائب : ليس بالقوى ، وقال الفلاس : سيفي الحفظ [ قال أبو داود : وحدثت عن عمر بن شقيق ] بن أسماء الجرمي بفتح الجيم البصري كان يتجر إلى الري قليلاً الحديث ذكره ابن حبان في الثقات ، وقال النهلي : ما رأيت أحداً ضعفه ، وقال ابن حزم في المحلى : لا يدرى من هو ؟ وقال في التقريب : مقبول [ نا أبو جعفر الرازي و هذا ] المذكور في السكتاب [ لفظه ] أى لفظ عمر بن شقيق [ و هو ] أى لفظ عمر بن شقيق [ أتم ] من لفظ عبد الله بن أبي جعفر [ عن الريبع بن أنس ] البكري ، ويقال الحنفي البصري ثم الخراساني ، قال العجل و أبو حاتم : صدوق ، وقال النسافى : ليس به بأس ، وقال ابن معين : كان يتشيع فيفرط و ذكره ابن حبان في الثقات ، وقال الناس يتقوون من حديثه ما كان من روایة أبي جعفر عنه لأن في أحاديثه عنه اضطراباً كثيراً [ عن أبي العالية ] الرياحى رفيع بالتصغير ابن مهران [ عن أبي بن كعب قال ] أبي بن كعب [ انكسفت الشمس

(١) وفي نسخة : وحدثت حديثاً . (٢) وفي نسخة : سورة .

خمس ركعات و سجدتین ثم قام الشانیة فقرأ سورۃ من الطول و <sup>(١)</sup> رکع خمس رکعات و سجدتین ثم جلس کا هو مستقبل القبلة یدعو حتی انجلی کسوفها . حدثنا مسدد <sup>(٢)</sup> نا یحیی عن سفیان نا حبیب بن ابی ثابت عن طاؤس عن ابن عباس عن النبی ﷺ أنه صلی فی کسوف الشمسم فقرأ ثم رکع ثم قرأ ثم رکع ثم قرأ ثم رکع ثم سجد و الأخری مثلها .

على عهد رسول الله ﷺ و أن النبی ﷺ صلی بهم [ صلاة الكسوف ] فقرأ بسورۃ من الطول و رکع خمس رکعات [ أى رکوعات فی الرکعة الأولى ] و سجد سجدتین [ فیها ] ثم قام الشانیة [ أى إلى الرکعة الثانية ] فقرأ بسورۃ من الطول و رکع خمس رکعات [ أى رکوعات ] و سجد سجدتین [ فیها کا فعل فی الأولى ثم جاس کا هو [ أى على هبة ] مستقبل القبلة یدعو حتی انجلی کسوفها ] هذا الحديث لا مناسبة له بالباب .

[ حدثنا مسدد نا یحیی ] القطان [ عن سفیان نا حبیب بن ابی ثابت عن طاؤس ابن عباس عن النبی ﷺ أنه ] ﷺ [ صلی فی کسوف الشمسم فقرأ ثم رکع ] الرکوع الأول [ ثم قرأ ] بعد القیام من الرکوع الأول [ ثم رکع ] ثانیاً [ ثم قرأ ] بعد ما قام من الرکوع الثاني [ ثم رکع ] الرکوع الثالث [ ثم قرأ ] بعد ما قام من الرکوع الثالث [ ثم رکع ] أى الرابع [ ثم سجد ] سجدتین [ والأخری مثلها ] أى صلی الرکعة الثانية مثل الرکعة الأولى فرکع فیها أربع رکوعات و قرأ أربع قراءات .

(١) وفي نسخة : ثم .

(٢) وفي نسخة : مسدد بن مسرهد .

حدثنا أحمد بن يونس نا زهير نا الأسود بن قيس حدثني ثعلبة بن عباد العبدى ثم من أهل البصرة أنه شهد خطبة يوماً لسمرة بن جنوب قال قال سمرة<sup>(١)</sup> يلينا أنا و غلام من الأنصار نرمى غرصنين لنا حتى إذا كانت الشمس قيد رحين أو ثلاثة في عين الناظر من الأفق اسودت حتى آضت كأتها تنومة فقال أحدهنا لصاحبه انطلق بنا إلى المسجد فوالله ليحدثن شأن هذه الشمس لرسول الله عليه السلام في أمته حدثنا قال فدفعنا<sup>(٢)</sup> فإذا هو بارز فاستقدم فصلق قيام بنا

[ حدثنا أحمد بن يونس نا زهير ] بن معاوية بن حدبيج [ نا الأسود بن قيس ] العبدى ، و قيل البجلي أبو قيس الكوفى و ثقة ابن معين والنمسانى و العجل [ حدثني ثعلبة بن عباد ] بكسر المهملة و تحفيف المؤندة [ العبدى ثم من أهل البصرة أنه ] أى ثعلبة بن عباد [ شهد خطبة يوماً لسمرة بن جنوب ] لما كان على البصرة [ قال ] ثعلبة [ قال سمرة يلينا أنا و غلام من الأنصار ] لعله عبد الرحمن بن سمرة أخرج حدثه مسلم قال يلينا أنا أرمى بأسمى في حياة رسول الله إذا انكسفت الشمس ، الحديث [ نرمى غرصنين ] أى هدفين [ لنا حتى إذا كانت الشمس قيد ] أى قدر [ رحين أو ثلاثة ] في الارتفاع [ في عين الناظر من الأفق ] الشرق [ اسودت حتى آضت ] أى صارت [ كأتها تنومة ] هي نوع من النبات فيها وفي ثمرها سواد قليل [ فقال أحدهنا لصاحبه انطلق بنا إلى المسجد ] مسجد رسول الله عليه السلام [ فوالله ليحدثن شأن هذه الشمس ] فيكسوها [ لرسول الله عليه السلام في أمته حدثنا ] أى أمراً جديداً فراه و نأخذ منه [ قال فدفعنا ] أى مشينا سراعاً كأننا يدفعنا أحد

(١) و في نسخة : سمرة بن جنوب . (٢) و في نسخة : إلى المسجد .

## كأن طول ما قام بنا في صلاة قط لا نسمع له صوتاً قال

[ فإذا هو ] أى رسول الله ﷺ [ بارز ] أى خارج و ظاهر في المسجد ، وفي رواية أحمد في مسنده : فإذا هو بارز قال وافقنا رسول الله حين خرج إلى الناس فاستقدم هكذا بارز من البروز بمعنى الظهور في جميع النسخ الموجودة عندنا ، وكذلك فيما رواه الإمام أحمد في مسنده من حديث أبي كامل عن زهير ، وفي النهاية : انتبهت إلى المسجد فإذا هو بأذر أى عتلن بالناس يقال أتيت الوالي والمجلس بارز أى كثيـر الرحـام ليس فيه مـسـع ، وروـاـيـة أـبـي دـاـوـد : و هو بـأـذـرـ منـ البرـوزـ الـظـهـورـ وـ هوـ خـطـأـ منـ الـراـوىـ قـالـ الـخـطـابـ فـيـ الـعـالـمـ ، وـ كـذـاـ قـالـ الـأـزـهـرـ فـيـ التـهـيـبـ ، قـلـتـ : وـ مـاـ أـدـرـىـ مـاـ حـلـهـمـ عـلـىـ تـخـطـةـ لـفـظـ بـارـزـ ، وـ مـاـ الدـلـلـ عـلـىـ ذـلـكـ فـانـهـ لـمـ اـتـقـنـتـ النـسـخـ كـلـهـاـ عـلـىـ هـذـاـ الـلـفـظـ وـ وـافـقـهـ روـاـيـةـ أـحـمـدـ فـيـ الـمـسـنـدـ وـلـيـسـ فـيـ الـحـدـيـثـ مـاـ يـخـالـفـ ذـلـكـ فـلـاـ مـعـنـىـ لـأـنـكـارـهـ وـ تـخـطـتـهـ ثـمـ قـدـ يـؤـيدـ ذـلـكـ أـنـ سـمـرـةـ يـقـولـ فـيـ الـقـيـامـ وـ الـرـكـوعـ وـ السـجـودـ وـ لـاـ نـسـعـ لـهـ صـوـتاـ فـلـوـ جـلـ عدمـ سـمـاعـهـ الصـوـتـ فـيـ الـقـيـامـ عـلـىـ بـعـدـ مـنـ هـذـاـ لـمـعـنـىـ لـعـدـ سـمـاعـهـ الصـوـتـ فـيـ الـرـكـوعـ وـ السـجـودـ بلـ بـدـلـ هـذـاـ عـلـىـ أـنـ كـانـ قـرـيـباـ مـنـ هـذـاـ لـمـ يـسـعـ صـوـتـ الـقـرـاءـةـ كـاـ لـاـ يـسـعـ صـوـتـ التـسـيـحـاتـ لـأـنـهـ هـذـاـ يـسـرـ بـالـقـرـاءـةـ كـاـ يـسـرـ بـالـتـسـيـحـاتـ ، وـ اللـهـ أـعـلـمـ .

[ فاستقدم ] أى تقدم إماماً [ فصل قائم بنا ] قياماً [ كأن طول ما قام بنا ] في صلاة قط ] حاصله أن القيام الذي كان في هذه الصلاة كان كأن طول قيام كان قبله في صلاة ، قال في القاموس : و ما رأيته قط ويضم و يخفقان و قط مشددة مجرورة بمعنى الدهر مخصوص بالماضي أى فيما مضى من الزمان أو فيها انقطع من عمرى ثم قال و تختص بالمعنى ماضياً و تقول العامة لا أفعله قط ، وفي مواضع من البخاري جاء بعد المثبت منها في السكسوف أطول صلاة صليتها قط ، انتهى ، قال في درجات مرقة الصعود ، به استعمال قط في إثبات وهو خاص بنفي باجماع النهاة

ثم ركع بنا كأطول ما رکع بنا في صلاة قط لا نسمع له صوتاً قال ثم سجد بنا كأطول ما سجد بنا في صلاة قط لا نسمع له صوتاً ثم فعل في الركعة الأخرى مثل ذلك قال فوافق تجلي الشمس جلوسها في الركعة الثانية قال ثم سلم ثم قام حمد الله و أثني عليه و <sup>(١)</sup> شهد أن لا إله إلا الله و شهد أنه عبده <sup>(٢)</sup> رسوله <sup>(٣)</sup> ثم ساق أحمد بن يونس خطبة النبي ﷺ .

نفرجه الشيخ جمال الدين بن هشام على أنه أوقعه بعد ، ما مصدرية كما تقع ما تافية وقال الرضي: فربما استعملت بلا نون لفظاً ومعنى نحو كنت أراه قط أى دافعاً ولفظاً لا معنى نحو هل رأيت الذئب قط ، قلت فدعوى الاجماع يبطلها هذا ، اتهى .

[ لا نسمع له ] أى لرسول الله ﷺ [ صوتاً ] لأنه كان يسر بالقراءة

[ قال ] سورة [ ثم ركع بنا كأطول ما رکع بنا صلاة قط لا نسمع له صوتاً ] لأنه كان يسر بالتسبيح [ قال سورة ثم سجد بنا كأطول ما سجد بنا في صلاة قط لا نسمع له صوتاً ثم فعل في الركعة الأخرى مثل ذلك قال ] سورة [ فوافق تجلي الشمس جلوسها في الركعة الثانية ] أى لما جلس في الشهد بعد الركعة الثانية شرعت الشمس في تجليها [ قال ] أى سورة [ ثم سلم ثم قام حمد الله و أثني عليه و شهد أن لا إله إلا الله و شهد أنه عبده و رسوله ثم ساق أحمد بن يونس خطبة النبي ﷺ ] أخرج الإمام أحمد هذا الحديث في مسنده و ذكر فيه خطبة النبي ﷺ ، ولفظها « ثم قال أيها الناس أنشدكم بالله إن كنتم تعلمون أى قصرت عن شيء من تبليغ رسالات ربى عز و جل لما أخبرتموني ذاك فبلغت رسالات ربى كا ينبغي لها

(١) وفي نسخة : ثم . (٢) وفي نسخة : الله .

(٣) وفي نسخة : قال أبو داؤد .

أن تبلغ وإن كنت تعلمون أنى بلغت رسالات ربى لما أخبرتني ذاك قال قفam رجال فقالوا  
نشهد أنك قد بلغت رسالات ربك ونصحتم لامتك وقضيت الذى عليك ثم سكتوا  
ثم قال : أما بعد فان رجالا يزعمون أن كسوف هذه الشمس وكسوف هذا القمر وزوال  
هذه النجوم عن مطالعها لموت رجال عظماء من أهل الأرض وأنهم قد كذبوا ولكنها  
آيات من آيات الله تبارك وتعالى يعتبر بها عباده فينتظر من يحدث له منهم توبة وأيم  
الله لقد رأيت منذ قت أصل ما أنتم لاقيون في أمر دينكم وآخر نعمكم وأنه والله لا تقوم  
الساعة حتى يخرج ثلاثة ثلثة آخرين الأعور الدجال ممسوح العين اليسرى كأنها عين  
أبي بحبي الشیخ حینتند من الانصار بینه وبين حجرة عائشة ، وإنها متى ما يخرج أو قال  
متى ما يخرج فإنه سوف يزعم أنه الله فمن آمن به وصدقه واتبعه لم ينفعه صالح  
من عمله سلف ومن كفر به وکذبه لم يعاقب بشئ من عمله . وقال حسن الأشيب  
بسمي من عمله سلف وأنه سيظهر أو قال سوف يظهر على الأرض كلها إلا الحرم  
وبيت المقدس وأنه يحصر المؤمنين في بيت المقدس فينزلون زلزالا شديدا ثم يهلك  
الله تبارك وتعالى وجوده حتى إن جنم الحاطط أو قال أصل الحاطط ، وقال حسن  
الأشيب : وأصل الشجرة لينادي أو قال يقول يا مؤمن أو قال يا مسلم هذا يهودي  
أو قال هذا كافر تعال فاقته قال ولن يكون ذلك ، كذلك حتى تروا أموراً يتتفاقم  
شأنها في أنفسكم وتسائلون يبنكم هل كان نبيكم ذكر لكم منها ذكرأ و حتى تزول جبال  
على مرأتها ثم على أثر ذاك القبض ، قال : ثم شهدت خطبة لسمرة ذكر فيها هذا  
ال الحديث فما قدم كلمة ولا أخرها عن موضعها ، انتهى ، وفي هذا الحديث دليل  
لذهب أبي حنيفة وموافقه بأن صلاة الكسوف مثل الصلوات المعمودة ليس فيها  
إلا ركوعان في ركعتين وأنه يسر بالقراءة فيها وتنويه إسرار القراءة حدديث ابن عباس  
- رضى الله عنه - أنه عليه السلام قام قياما طويلا نحوا من سورة البقرة فلو جهر لم يقدره  
بما ذكر ويعارضه ما رواه الحسن من حدديث عائشة وصححه الترمذى وفيه شهور بالقراءة  
فإنه صريح في الجهر ، وقال في متنقى الأخبار بعد نقل حدديث سمرة في إسرار القراءة

حدثنا موسى بن إسماعيل نا و هيئ نا أَيُوب عن أَبِي قَلَابَةِ  
عن قَبِيْصَةَ الْهَلَالِيَّ قال كَسْفَت الشَّمْسُ عَلَى عَهْدِ رَسُولِ اللَّهِ  
عَلَيْهِ السَّلَامُ خَرَجَ فَزِعًا يَبْحَرُ ثُوْبَهُ وَأَنَا مَعْهُ يَوْمَنْدَ بِالْمَدِينَةِ فَصَلَّى

وَهَذَا يَحْتَمِلُ أَنَّهُ لَمْ يَسْمَعْ بِعُدُوهُ لَأَنَّ فِي رَوْايَةِ مَبْسوِطَةِ لَهُ أَتَيْنَا وَالْمَسْجِدَ قَدْ امْتَلَأَ،  
قَلْتُ : وَقَدْ تَقْدِمُ مَا فِيهِ أَنَّ الْخَطَابَ وَالْأَزْهَرَيَّ قَالَا إِنَّ لَفْظَ الرَّوْاِيَّةِ وَإِذَا هُوَ بِأَزْرِ  
وَخَطَّا مَا فِي جَمِيعِ النَّسْخَةِ مِنْ لَفْظٍ وَهُوَ بَارِزٌ مِنَ الْبَرْوَزِ وَلَيْسَ لَهُمَا مُسْتَدِّلٌ إِلَّا أَنْفَسَهُمَا  
فِيهَا عَلِمْتُ وَلَيْسَ لَهُمَا سَافَ مِنَ الْمَحْدُثَيْنِ قَبْلَهُمَا بِلَ الْأَقْرَبُ أَنْ يَقُولَ أَنْ عَائِشَةَ - رَضِيَ  
اللَّهُ عَنْهَا - لَمْ تَكُنْ قَرِيبَةً مِنَ النَّبِيِّ عَلَيْهِ السَّلَامُ بِلَ كَانَتْ خَلْفَ الصَّفَوْفِ وَكَانَ رَسُولُ  
اللَّهِ عَلَيْهِ السَّلَامُ يَكْبُرُ أَحْيَانًا فِي الصَّلَاةِ وَيَسْبِحُ فِيهَا بِمَا ظَهَرَ لَهُ مِنَ الْوَقَائِعِ وَالْحَوَادِثِ ،  
وَقَدْ يَقْرَأُ شَيْئًا مِنَ الْقُرْآنِ يَبْهَرُ بِهَا فَظَنَتْ بِذَلِكَ أَنَّ رَسُولَ اللَّهِ عَلَيْهِ السَّلَامُ يَبْهَرُ بِالْقِرَاءَةِ ،  
وَقَدْ ذَهَبَ إِلَى الْجَهْرِ أَحْمَدُ وَإِسْحَاقُ وَابْنُ خَزِيمَةَ وَابْنُ الْمَنْذُرِ وَغَيْرَهُمَا مِنْ مُحَمَّدَيِّي  
الشَّافِعِيَّةِ وَبِهِ قَالَ أَبُو يُوسُفُ وَمُحَمَّدُ بْنُ حَسْنٍ صَاحِبَا أَبِي حَنِيفَةَ وَابْنِ الْعَرَبِيِّ مِنِ  
الْمَالِكِيَّةِ وَحَكَى النَّوْوَى عَنِ الشَّافِعِيِّ وَمَالِكِ وَأَبِي حَنِيفَةَ وَالْلَّيْثِي أَبْنِ سَعْدٍ وَجَهَوْرَ  
الْفَقِيْهَيِّ أَنَّهُ يَسِّرَ فِي كَسْفِ الشَّمْسِ ، وَقَالَ الطَّبَرِيُّ : يَخْيِرُ بَيْنَ الْجَهْرِ وَالْأَسْرَارِ ،  
قَالَ الْبَخَارِيُّ : حَدِيثُ عَائِشَةَ فِي الْجَهْرِ أَصْحَحُ مِنْ حَدِيثِ سَمْرَةَ وَرَجَحَ الشَّافِعِيُّ رَوْيَةَ  
سَمْرَةَ بِأَنَّهَا مُوَافِقةٌ لِرَوْيَةِ أَبِي عَبَّاسِ الْمَقْدَمَةِ وَلِرَوْيَيْنِ الْأُخْرَى وَالْزَّهْرَى قَدْ افْرَدَ  
بِالْجَهْرِ وَهُوَ وَإِنْ كَانَ حَافِظًا فَالْعَدْدُ أُولَى بِالْحَفْظِ مِنْ وَاحِدٍ ، قَالَ الشُّوكَانِيُّ .

[ حدثنا موسى بن إسماعيل نا و هيئ ] بن خالد [ نا أَيُوب ] السختياني [ عن  
أَبِي قَلَابَةِ ] عبد الله بن زيد الجرمي [ عن قَبِيْصَةَ الْهَلَالِيَّ ] هو قبيصه بن المخارق  
ابن عبد الله الهملاي صحابي نزل البصرة و فد إلى النبي عَلَيْهِ السَّلَامُ كنيته أبو بشر فيما ذكره  
ابن عبد البر [ قال كَسْفَت الشَّمْسُ عَلَى عَهْدِ رَسُولِ اللَّهِ عَلَيْهِ السَّلَامُ خَرَجَ فَزِعًا يَبْحَرُ ثُوْبَهُ  
وَأَنَا مَعْهُ ] أَيْ رَسُولُ اللَّهِ عَلَيْهِ السَّلَامُ [ يَوْمَنْدَ بِالْمَدِينَةِ فَصَلَّى ] رَسُولُ اللَّهِ عَلَيْهِ السَّلَامُ

رَكْعَتَيْنِ فَأَطَالَ فِيهَا الْقِيَامُ ثُمَّ انْصَرَفَ وَانْجَلَتْ فَقَالَ إِنَّمَا  
هَذِهِ الْآيَاتِ يَخُوفُ اللَّهُ عَزَّ وَجَلَّ بِهَا فَإِذَا رَأَيْتُمُوهَا فَصُلُّوَا  
كَأَحَدَثِ صَلَاةٍ صَلَيْتُمُوهَا مِنَ الْمَسْكُوْبَةِ .

حَدَّثَنَا أَحْمَدُ بْنُ إِبْرَاهِيمَ [ نَارِيْحَانَ بْنَ سَعِيدَ ] نَاعِبَ بْنَ مُنْصُورَ  
عَنْ أَيُوبَ عَنْ أَبِي قَلَابَةَ عَنْ هَلَالَ بْنَ عَامِرَ أَنَّ قَيْصِّصَةَ

رَكْعَتَيْنِ فَأَطَالَ فِيهَا الْقِيَامُ ثُمَّ انْصَرَفَ ] عَنِ الصَّلَاةِ [ وَانْجَلَتْ ] الشَّمْسُ [ فَقَالَ ] رَسُولُ  
اللهِ عَلَيْهِ السَّلَامُ [ إِنَّمَا هَذِهِ الْآيَاتِ ] أَيُّ الْكَسْوَفُ وَالْمَحْسُوفُ [ يَخُوفُ اللَّهُ عَزَّ وَجَلَّ  
بِهَا ] عَبَادَهُ [ فَإِذَا رَأَيْتُمُوهَا فَصُلُّوَا كَأَحَدَثِ (١) صَلَاةٍ صَلَيْتُمُوهَا مِنَ الْمَسْكُوْبَةِ ]  
وَأَحَدَثَ صَلَاةً صَلَيْتُ قَبْلَهَا مِنَ الْمَسْكُوْبَةِ هِيَ صَلَاةُ الْفَجْرِ لَأَنَّ صَلَاةَ الْكَسْوَفِ  
صَلَيْتُ ضَحْنِي .

[ حَدَّثَنَا أَحْمَدُ بْنُ إِبْرَاهِيمَ ] الدُّورِقِيُّ [ نَارِيْحَانَ بْنَ سَعِيدَ ] بْنُ الْمَنْفِي السَّاَمِيُّ  
بِالْمَهْمَةِ النَّاجِيِّ بِالْتَّوْنَ وَالْجَيْمِ أَبُو عَصْمَةَ الْبَصْرِيِّ قَالَ فِي التَّقْرِيبِ : صَدُوقٌ ، وَقَالَ  
فِي تَهْذِيبِ التَّهْذِيبِ : قَالَ يَحْيَى بْنُ مَعْنَى مَا أُرِيَ بِهِ بِأَسَأَ ، وَقَالَ أَبُو حَاتَمَ : شَيْخٌ  
لَا يَأْسُ بِهِ يَكْتُبُ حَدِيثَهُ وَلَا يَمْتَحِنُ بِهِ ، قَالَ الْأَجْرَى : سَأَلْتُ أَبَا دَاؤِدَ عَنْهُ فَكَانَهُ  
لَمْ يَرْضَهُ ، وَقَالَ النَّسَافِيُّ : لَيْسَ بِهِ بَأْسٌ ، وَذَكَرَهُ أَبْنَ جَبَانَ فِي الثَّقَاتِ ، وَضَعَفَهُ  
أَبْنَ الْقَانِعِ ، وَقَالَ الْعَجَلِيُّ : مُنْكَرُ الْمَدِيْثِ ، وَقَالَ حَدِيثُ رِيْحَانَ عَنْ عَبَادِ عَنْ  
أَيُوبَ عَنْ أَبِي قَلَابَةَ مَنَاكِيرَ [ نَاعِبَ بْنَ مُنْصُورَ عَنْ أَيُوبَ عَنْ أَبِي قَلَابَةَ عَنْ هَلَالَ  
بْنَ عَامِرَ ] وَقَيلَ أَبْنَ عُمَرَ بَصْرِيُّ رَوَى عَنْ قَيْصِّصَةَ بْنِ مَخَارِقَ فِي صَلَاةِ الْكَسْوَفِ  
وَعَنْهُ أَبُو قَلَابَةِ الْجَرَمِيِّ ، قَالَ الذَّهَبِيُّ فِي الْمِيزَانِ : لَا يَعْرِفُ ، وَقَدْ ذَكَرَهُ أَبْنُ مَنْدَةَ

(١) وَقَالَ أَصْحَابُ الظَّواهِرِ فِي مَعْنَاهَا هَذَا حَكْمُ تَشْرِيعِ فَانَّ انْكَسَفَتْ بَعْدَ الصَّبَحِ يَصْلِي  
رَكْعَتَيْنِ إِلَى الظَّهَرِ وَأَرْبَعًا إِلَى الْغَرْوَبِ لِلظَّهَرِ وَالْعَصْرِ وَنَلَاثًا إِلَى الْعَشَاءِ مِنَ  
خَسْوَفِ الْقَمَرِ وَأَرْبَعًا إِلَى الصَّبَحِ ، كَمَا فِي عَدْدِ الْقَارِئِ .

## الهلالى حدثه أن الشمس كسفت بمعنى حديث . وسى قال حتى بدت النجوم .

في الصحابة لأن الحديث وقع له مرولا ليس فيه ذكر قبيصة لكنه قال طلال روية [أن قبيصة الهلالى حدثه أن الشمس كسفت] فساق أحد بن إبراهيم حديثه [بمعنى حديث موسى] بن إسماعيل [قال حتى بدت النجوم] أي كسفت الشمس وأسودت حتى ظهرت النجوم ، قال الحكم بعد ما أورد في مستدركه حديث وهيب هذا حديث صحيح على شرط الشيدين ولم يخر جاه والذى عنده أثنا علاء بحديث ريحان بن سعيد عن عباد بن منصور عن أبى قلابة عن هلال بن عامر عن قبيصة وحديث يرويه موسى بن إسماعيل عن وهيب لا يعلمه حديث ريحان وعباد ، انتهى ، قلت : و لعل وجهه أن حديث ريحان بن سعيد لا يساوى في القوة حديث وهيب فما في الحديث وهيب هو الصواب والذى في حديث ريحان من زيادة بلال بن عامر بن أبى قلابة وقبيصة وهم وقد تأيد ذلك بما رواه الطحاوى حدثنا أبو حازم عبد الحميد بن عبد العزيز قال : ثنا محمد بن شمار قال ثنا معاذ بن هشام قال ثنا أبى عن قتادة عن أبى قلابة عن قبيصة البجلي قال انكسفت الشمس ، الحديث ، وهذه الأحاديث الثلاثة أيضاً تدل على ما ذهب إليه الامام أبو حنيفة ومن معه في عدم تعدد الركوع في الركعة ، قلت : قد ذكرنا أن أكثر الأحاديث التي وردت في هذا الباب لا مناسبة لها بالباب ويمكن أن يوجد الأحاديث كلها بما يناسب الباب فيقال أن الحديث الأول عن جابر الذى ذكر فيه ست رکوعات مناسب بالباب لأن ست رکوعات تشمل على أربع رکوعات أيضاً أو يقال أن الحديث الثاني في الباب عن جابر فيه أربع رکوعات ، فلعل ذكر الرائد في الأول محمول على الوهم من الرواى ، وكذلك حديث أبى بن كعب الذى فيه ذكر عشر رکوعات له مناسبة بالباب بأنه يشمل على الأربع أيضاً فان من رکع عشر رکوعات رکع أربع رکوعات ، وأما حديث سمرة

## ( باب (١) القراءة في صلاة الكسوف )

حدثنا عبيد الله بن سعد نا عمي نا أبي عن محمد بن إسحاق  
حدثني هشام بن عروة وعبد الله بن أبي سلبة عن سليمان  
بن يسار كلهم قد (٢) حدثني عن عروة عن عائشة قالت

بن جندب الذي فيه ذكر ركوعين فقال إنه ذكر ركوع في ركعة لا يبدل على نفي  
الزائد فكان ذكر الوركع الثاني حذف فيه كما حذفت السجدة الثانية في ذكر السجدة ،  
وأما حديث قبيصة الحلال فعن قوله فصل ركعتين أى ركوعين في ركعة فصار أربع  
ركعات في ركعتين ، وأما قوله في الحديث فصلوا كاحدث صلاة فالتشبيه فيه  
محمول على بعض الصفات لا على جميعها ، والله تعالى أعلم

[ باب القراءة في صلاة الكسوف ] .

[ حدثنا عبيد الله بن سعد ] بن إبراهيم بن سعد بن إبراهيم بن عبد الرحمن  
بن عوف الزهرى أبو الفضل البغدادى روى عنه البخارى ستة أحاديث ونحوه الدارقطنى  
والخطيب [ نا عمي ] يعقوب بن إبراهيم بن سعد [ نا أبي ] إبراهيم بن سعد [ عن  
محمد بن إسحاق ] صاحب المغازى [ حدثني هشام بن عروة وعبد الله بن أبي سلبة  
عن سليمان بن يسار ] عطف على هشام بن عروة أى حدثني هشام بن عروة عن  
عروة وعبد الله بن أبي سلبة عن سليمان بن يسار عن عروة [ كلهم ] وفي رواية  
الحاكم في المستدرك كل بغير ضمير وهو أولى ، وهذا قول ابن إسحاق يقول كل واحد  
من هشام بن عروة وعبد الله بن أبي سلبة يرويان عن عروة ، فاما هشام فيروي  
عن عروة بغير واسطة ، وأما عبد الله بن أبي سلبة فيروي عن عروة بواسطة سليمان  
بن يسار [ قد حدثني عن عروة عن عائشة ] وهذا أقرب الاحتلالات في معنى هذا

(١) وفي نسخة : باب ما يقرأ فيها .

(٢) وفي نسخة : قال .

**كشفت الشمس على عهد رسول الله ﷺ نخرج رسول الله ﷺ فصل بالناس فقام خزرت قرامته فرأيت أنهقرأ سورة ١١) البقرة ساق الحديث ثم سجد سجدين ثم قام**

السندي ويحتمل أن يقال في معنى هذا السندي أن محمد بن إسحاق يقول حدثني هشام بن عروة و عبد الله بن أبي سلبة كلامها عن سليمان بن يسار وكل واحد من هشام بن عروة و عبد الله بن أبي سلبة يحدثنا عن سليمان بن يسار عن عروة عن عائشة ، ولكن يتعقب هذا بأن هشام بن عروة روى أحاديث كثيرة في الكسوف عن عروة بلا توسيد أحد فيبعد أن يكون حديثه عن عروة بواسطه سليمان بن يسار ، و يمكن أن ينحى عنه بأن هشام بن عروة ، وإن روى عن أبيه أحاديث كثيرة في الكسوف من غير واسطة ، ولكن سياق هذا الحديث مغاير لما روته هشام عن أبيه بغير واسطة فلا يبعد أن يكون هذا السياق يرويه هشام عن أبيه بواسطه فكم من راو ي تكون معاصرأ لم روى عنه ويروى عنه أحاديث كثيرة ولا يكون بينها واسطة و يلغى بعض الأحاديث بالواسطة - والله تعالى أعلم - [ قالت كشفت الشمس على عهد رسول الله ﷺ نخرج رسول الله ﷺ إلى المسجد [ فصل بالناس ] صلاة الكسوف [ قيام ] في الصلاة [ خزرت قرامته ] في القيام [ فرأيت ] أي ظلت [ أنه ] أي رسول الله ﷺ [ قرأ سورة البقرة و ساق الحديث ] وهذا اللفظ يدل على أن المؤلف - رحمة الله - حذف بعض الحديث هنا و اختصره ، و لعله ذكر الركوع ثم ذكر السجود والقيام في الركعة الثانية والقراءة فيها ، ولكن سياق هذا الحديث في المستدرك للحاكم ظاهره يوم أن الحديث كلـه هـكـذا و لم يحذف منه شـيـ فـانـه لم يـذـكـرـ لـفـظـ و ساقـ الحـدـيـثـ [ ثم سـجـدـ سـجـدـيـنـ ] للـرـكـعـةـ الـأـوـلـيـ [ ثم قـامـ ] إـلـىـ الرـكـعـةـ الثـانـيـةـ

**فأطّال القراءة فزرت قرائته فرأيت أنه قرأ بسورة آل عمران .**

حدثنا العباس بن الوليد بن مزيد أخبرني أبي نا الأوزاعي أخبرني الزهرى أخبرني عروة بن الزبير عن عائشة أن رسول الله ﷺ قرأ قراءة طويلة غيرها<sup>(١)</sup> بها يعني في صلاة الكسوف .

[فأطّال القراءة فزرت] أي قدرت [قراءته] في هذه الركعة [فرأيت] أي ظلت [أنه قرأ بسورة آل عمران] و قوله لزرت قرائته يدل على أن رسول الله ﷺ لم يجهر بالقراءة فيها و إلا فلا تحتاج عائشة إلى المخزرة و التقدير وهو مخالف لما هو المشهور عنها أن رسول الله ﷺ كان يجهر بالقراءة فيها ، قال الزبياني في نصب الرأية و يوافق أيضاً (أي عدم الجهر) رواية محمد بن إسحاق بسانده عن عائشة قالت لزرت قرائته انتهى :

[حدثنا العباس بن الوليد بن مزيد أخبرني أبي] الوليد بن مزيد [ما الأوزاعي] عبد الرحمن بن ععرو [أخبرني الزهرى أخبرني عروة بن الزبير عن عائشة أن رسول الله ﷺ قرأ قراءة طويلة غيرها<sup>(٢)</sup>] أي بالقراءة [يعنى في صلاة الكسوف] كذا في النسخة بزيادة لفظ يعني و الظاهر أنه من كلام أبي داود يقول شيخ العباس لم يقل في حديثه لفظ في صلاة الكسوف وبين أبو داود أن مراده هذا ، و لكن

(١) وفي نسخة : يجهر بها .

(٢) قال الإمام أحمد اتفق به الزهرى وقد روينا عنها وعن ابن عباس ما يدل على الأسرار وأوله المأذون في الفتح ، بأن المراد خسوف القمر لكن رجح المأذون والعيني روایات الجهر ، فتأمل .

حدثنا القعنبي عن مالك عن زيد بن أسلم عن عطاء بن يسار عن أبي هريرة قال خسفت الشمس فصل رسول الله ﷺ و الناس معه فقام قياماً طويلاً بنيحو من سورة البقرة ثم ركع وساق الحديث .

( باب أينادى فيها بالصلاحة )

حدثنا عمرو بن عثمان نا الوليد نا عبد الرحمن بن نمر أنه

أخرج الحكم في مستدركه هذا الحديث بهذا السنن ولم يزد لفظ « يعني » فيدل سياق الحكم على أن لفظ « في صلاة الكسوف » من كلام عائشة داخل في الحديث .

[ حدثنا القعنبي عن مالك عن زيد بن أسلم عن عطاء بن يسار عن أبي هريرة ]

أخرج هذا الحديث مالك في مؤطاه والبخاري في صحيحه بهذا السنن وذكره بدل أبي هريرة عبد الله بن العباس ، قال الحافظ في الفتح : قوله عن عطاء بن يسار عن ابن عباس كذا في المؤطاه وفي جميع من أخرجه من طريق مالك ، ووقع في رواية اللزوي في سنن أبي داود عن أبي هريرة بدل ابن عباس وهو غلط [ قال خسفت الشمس فصل رسول الله ﷺ والناس معه ] أي خلفه مؤمنين به [ قام قياماً طويلاً بنيحو من سورة البقرة ثم ركع وساق الحديث ] أخرج البخاري في صحيحه مطولاً بتهمه ، وكذا مالك في مؤطاه من شاء فلينظر فيها .

[ باب أينادى ( ١ ) فيها ] أي صلاة الكسوف [ بالصلاحة ] أي بالحضور لها

[ حدثنا عمرو بن عثمان نا الوليد ] بن مسلم [ نا عبد الرحمن بن نمر ] بفتح التون وكسر الميم البحبى أبو عمرو الدمشقى ، قال الدورى عن ابن معين : ضعيف ، وقيل أبو حاتم : ليس بقوى ، لم يخرج له الشيخان سوى حديث واحد في الكسوف ، ( ١ ) به قلنا : وحكاه الدسوقى عن عياض فى كل صلاة لا يؤذن لها كذا فى الأولجز .

سأله الزهرى فقال الزهرى أخبرنى عروة عن عائشة قالت كسفت الشمس فأمر الله تعالى رجالا فنادى إن الصلاة جامعة.

### ( باب الصدقة فيها )

حدثنا القعنى عن مالك عن هشام بن عروة عن عروة عن عائشة أن النبي ﷺ قال (١) الشمس و القمر لا يخسنان موت أحد ولا لحياته فإذا رأيتم ذلك فادعوا الله عزوجل

و قال دحيم : صحيح الحديث عن الزهرى ، وقال أبو زرعة : حديثه عن الزهرى مستوى ، وقال أبو أحمد الحاكم : مستقيم الحديث ، وقال ابن البرق : ثقة ، وقال الذهلى : ثقة ، لم يرو عنه غير الوليد [ أنه سأله الزهرى ، فقال الزهرى : أخبرنى عروة عن عائشة قالت : كسفت الشمس فأمر رسول الله ﷺ رجالا ] لم أقف على تسمية ، قال ابن دقيق العيد : هذا الحديث حجة لمن استحب ذلك وقد اتفقا على أنه لا يؤذن لها ولا يقام [ فنادى ] أي ذلك الرجل المنادى [ أن الصلاة جامعة ] بفتح الممزة و تخفيف التون وهي المفسرة وروى بشدید التون والثبر محفوظ تقدیزه إن الصلاة ذات جماعة حاضرة ، ويروى برفع جامعة على أنه الخبر و عن بعض العلماء يجوز في الصلاة جامعة ، النصب فيها والرفع فيها و يجوز رفع الأول و نصب الثاني وبالعكس « فتح »

[ باب الصدقة فيها ] أي في حالة الكسوف .

[ حدثنا القعنى عن مالك عن هشام بن عروة عن عائشة أن النبي ﷺ قال : الشمس و القمر لا يخسنان موت أحد ولا لحياته ] استشكلت هذه الزيادة لأن السياق إنما ورد في حق من ظلم أن ذلك موت إبراهيم ولم يذكروا الحياة قال في

(١) وفي نسخة : إن .

وَكَبَرُوا وَتَصَدَّقُوا .

( بَابُ الْعَقْ فِيهَا )

حَدَثَنَا زَهْيرُ بْنُ حَرْبٍ فَأَمَّا مَعَاوِيَةُ بْنُ عُمَرٍ فَأَنَّ زَانِدَةَ عَنْ هَشَامَ عَنْ فَاطِمَةَ عَنْ أَسْمَاءَ قَالَتْ كَانَ النَّبِيُّ مُصَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ يَأْمُرُ (١) بِالْعِنَافَةِ فِي صَلَةِ الْكَسْوَفِ .

الفتح : والجواب أن فائدة ذكر الحياة دفع توم من يقول لا يلزم من نفي كونه سبباً للفقدان لا يكون سبباً للإيجاد فعم الشارع النفي ، لدفع هذا التوم [ فإذا رأيت ذلك ] أى الكسوف والخسوف [ فادعوا الله عز وجل وَكَبَرُوا وَتَصَدَّقُوا ] وهذا الحديث دليل على استحباب الدعاء والتبرك والتصدق بالمال .  
[ بَابُ الْعَقْ فِيهَا ] أى في حالة الكسوف .

[ حَدَثَنَا زَهْيرُ بْنُ حَرْبٍ فَأَمَّا مَعَاوِيَةُ بْنُ عُمَرٍ فَأَنَّ زَانِدَةَ عَنْ [ هَشَامَ ] بْنَ عُرُوْةَ [ عَنْ ] زَوْجِهِ [ فَاطِمَةَ ] بْنَتِ الْمَسْدَرِ ابْنِ الْوَيْرِ [ عَنْ ] جَدِّهَا [ أَسْمَاءَ ] بْنَتِ أَبِي بَكْرِ الصَّدِيقِ [ قَالَتْ كَانَ النَّبِيُّ مُصَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ يَأْمُرُ بِالْعِنَافَةِ فِي صَلَةِ الْكَسْوَفِ ] أى مع صلاة الكسوف ، وقد عقد البخاري بباب من أحب العنافة من كسوف الشمس ، وأخرج هـذا الحديث من طريق ربيع بن يحيى قال حدثنا زاندة إلى آخر السند ولفظه : قالت لقد أمر النبي مصطفى ، قال الحافظ : وفي رواية معاوية بن عمرو عن زاندة عند الإمام علي كان النبي مصطفى يأمرهم بالعنابة في كسوف الشمس ، وأخرج الحاكم في مستدركه ، من طريق معاوية بن عمرو وأبي حذيفة موسى بن مسعود قالا حدثنا زاندة إلى آخر السند ولفظه ، قالت : أمر رسول الله مصطفى بالعنابة في كسوف الشمس فأمر مسح على الاستحباب دون الوجوب بالاجماع

(١) وفي نسخة : يأمرنا .

( باب من قال يركع ركعتين ) حدثنا أحمد بن أبي شعيب  
الحراني حديث الحارث بن عمير البصري عن أيوب  
السختياني ، عن أبي قلابة عن النعمان بن بشير قال كسفت  
الشمس على عهد النبي <sup>(١)</sup> ملائكة فعل يصلى ركعتين ركعتين  
ويسأل عنها حتى انجلت .

[ باب من قال يركع ركعتين ] أى يصلى ركعتين .

[ حدثنا أحمد بن أبي شعيب الحراني حديث الحارث بن عمير البصري ] أبو  
عمير نزيل مكة وثقة الجمور ، وفي أحاديثه منا كثير ضعفه بسببها الأزدي وابن حبان  
وغيرهما فلعله تغير حفظه في الآخر [ عن أيوب السختياني عن أبي قلابة عن النعمان  
بن بشير قال كسفت الشمس على عهد النبي ملائكة فعل يصلى ركعتين <sup>(٢)</sup> ركعتين  
ويسأل عنها ] أى و إذا صلى ركعتين يسئل الناس عن حال الشمس هل انجلت  
أم لا ؟ فإذا علم أنه لم ينجلي صلى ركعتين ثم يسأل عن انجلانها [ حتى انجلات ] وأخرج  
الإمام أحمد هذا الحديث في مسنده ، من طريق عبد الوارث ثنا أيوب فذكر حدثيا ،  
قال و حدث عن أبي قلابة عن النعمان بن بشير قال انكسفت الشمس على عهد  
رسول الله ملائكة فكان يصلى ركعتين ثم يسأل ثم يصلى ركعتين ثم يسأل حتى انجلت  
الشمس ، وأيضاً أخرج من طريق عبد الوهاب الثقفي ، ثنا أيوب عن أبي قلابة  
عن النعمان بن بشير ، قال انكسفت الشمس على عهد رسول الله ملائكة فخرج فكان

(١) وفي نسخة : رسول الله .

(٢) وقال المحافظ في الفتح : المراد بالركعتين الركوعان لرواية عبد الرزاق كلما  
صلى ركعة أرسل رجلاً ينظر هل انجلت ؟ والظاهر أنها بالإشارة ، ورده العيف  
وحمل الحديث على ظاهره من أنه ملائكة صلى شفعتان مستقلة كلما صلى شفعة أرسل  
رجلاً ينظر الشمس .

يصلى ركعتين ، و يسأل ويصلى ركعتين و يسأل حتى انجلت ، و أيضاً أخرج من طريق سفيان عن عاصم الاحول عن أبي قلابة عن النعمان بن بشير أن رسول الله ﷺ صلى في كسوف الشمس نحواً من صلاتكم يركع و يسجد ، قال الشوكاف : و أما حديث النعمان بن بشير فأخرجه أحمد و أبو داود والنمساني والحاكم ، و صححه ابن عبد البر و هو عند بعض هؤلاء باللفظ الذي ذكره المصنف عن قبيصة ، و أعلمه ابن أبي حاتم بالاقطاع انتهى .

قلت : و أخرجه الطحاوی من طريق عبید الله بن عمرو عن أیوب عن أبي قلابة عن النعمان بن بشير أو غيره ، قال كشفت الشمس على عهد رسول الله ﷺ فجعل يصلى ركعتين و يسلم و يسأل حتى انجلت و ساق الحديث ، و كتب مولانا محمد يحيى المرحوم في معنى هذا الحديث ، من تقرير شیخہ مولانا رشید احمد قدس الله سره ، قوله « فجعل يصلى ركعتين ركعتين ، كلما جعل توهم أن المني أخذ في صلاة ركعتين ثم ركعتين و هو ينافي ما نقل عنه ﷺ في صلاة الكسوف إذ لم يرو أحد منهم زيادة على ركعتين ، فال الصحيح أن ركعتين بمعنى ركوعين تأکید للالولى منها وعلى هذا فائى ظاهر ، و بذلك يظهر امیراده في هذا الباب و إنما افتقر إلى تأکید في أمر الرکوعين لمزيد الاختلاف فيه ، قوله و يسأل عنها ، أى يدعوا الله في شأنها و شأن أنفسهم أن يعني كلامنا عما يؤخذ فيه انتهى .

قلت : يؤيد قول الشیخ رحمة الله حديث الطحاوی فانه ليس فيه لفظ عنها بل فيه و يسأل ، و كذلك يؤیده حديث احمد في مسنده فانه ليس في حديثه لفظ عنها ، و كذلك يؤیده ما أخرجه الحاکم ، من طريق معاذ بن هشام حدثی أبي عن قتادة عن أبي قلابة عن النعمان بن بشير أن الشمس انكشف فصلى النبي ﷺ ركعتين فانه ليس فيه تکرار ركعتين و لا ذکر السؤال ، قال الحاکم : هذا حديث صحيح على شرط الشیخین ، و لم يخرجاه بهذا اللفظ لكن يخالف ما قال الشیخ رحمة الله حديث احمد فان فيه كان يصلى ركعتين ثم يسأل ثم يصلى ركعتين فانه صريح في

حمدنا موسى بن إسماعيل نا حماد عن عطاء بن السائب  
عن أبيه عن عبد الله بن عمرو قال انكسفت الشمس على  
عهد رسول الله ﷺ فقام رسول الله ﷺ لم يكدر رفع ثم  
ركع فلم يكدر رفع ثم سجد ثم سجد فلم يكدر

أنه يصل ركعتين ثم ركعتين ثم رأيت سنن النسائي فأخرج فيها هذا الحديث من  
طريق معاذ بن هشام قال : ثني أبي عن قنادة عن أبي قلابة عن التعمان بن بشير أن  
النبي ﷺ قال : إذا خسفت الشمس والقمر فصلوا كأحدث صلاة صلتموها ، ثم أخرج  
من طريق عاصم الأحوص عن أبي قلابة عن التعمان بن بشير أن رسول الله ﷺ صلى حين  
انكسفت الشمس مثل صلاتنا يركع ويسجد فليس في أكثر الروايات تكرار ركعتين ،  
و قال الزيعاني في نصب الراية ، قال النووى في الخلاصة ، و رواه أبو داود ،  
بلغه كشفت الشمس على عهد رسول الله ﷺ فعل يصل ركعتين ، و يسأل عنها  
حتى أنجلت ، قال إسناده صحيح ، إلا أنه بزيادة رجل بين أبي قلابة و نعيان ، ثم  
اختلف في ذلك الرجل ، انتهى كلامه .

[ حمدنا موسى بن إسماعيل نا حماد عن عطاء بن السائب عن أبيه عن عبد الله  
بن عمرو ] بن العاص ، قال في المداية : و لنا رواية ابن عمر قال ابن المسمى  
في فتح القدير : قيل لعله ابن عمرو يعني عبد الله بن عمرو بن العاص فتصح على  
بعض النساخ لأنها لم يوجد عن ابن عمر ، أخرج أبو داود والسائب والترمذى في  
السائل عن عطاء بن السائب عن أبيه عن عبد الله بن عمرو بن العاص ، وأخرجه  
الحاكم و قال صحيح ، ولم يخرجاه من أجل عطاء بن السائب ، و هذا توثيق منه  
لعطاء ، وكذا قال الريلى في نصف الراية [ قال انكسفت الشمس على عهد رسول  
الله ﷺ فقام رسول الله ﷺ قياماً طويلاً [ لم يكدر رفع ثم رفع ] أى ركوعاً  
طويلاً [ فلم يكدر رفع ] رأسه من الركوع [ ثم رفع ] أى رأسه من الركوع

يرفع ثم رفع فلم يكد يسجد ثم سجد فلم يكد يرفع ثم رفع وفعل في الركعة الأخرى مثل ذلك ثم نفح في آخر سجوده فقال أَفَ أَفَ ثُمَّ قَالَ رَبِّ الْمَلَائِكَةِ تَعْذِيْنِي أَنْ لَا تَعْذِيْبَنِي وَأَنَا فِيْهِمْ أَلَمْ تَعْذِيْنِي أَنْ لَا تَعْذِيْبَنِي وَهُمْ يَسْتَغْفِرُونَ فَقَرَغَ

فقام قياماً طويلاً [ فلم يكد يسجد ] لطول قيامه [ ثُمَّ سجد ] أَى سجدة طويلاً [ فلم يكد يرفع ] أَى رأسه من السجود الأول لطول سجوده [ ثُمَّ رفع ] رأسه من السجود الأول [ فلم يكد يسجد ] أَى السجدة الثانية ، [ ثُمَّ سجد ] أَى السجدة الثانية [ فلم يكد يرفع ] أَى رأسه من السجدة الثانية [ ثُمَّ رفع ] أَى رأسه من السجدة الثانية و قام إلى الركعة الأخرى [ و فعل في الركعة الأخرى مثل ذلك ] أَى مثل الذي فعل في الركعة الأولى [ ثُمَّ نفح (١) في آخر سجوده فقال أَفَ أَفَ كتب مولانا محمد يحيى المرحوم من تقرير شيخه في توجيه هذا الفظ ، فقال هذه حكاية لصوته مَلِيئَةً ثُمَّ ، و لا يستلزم صدور الحروف في الحكاية صدورها في المحكي عنه ، و لا يلزم فساد الصلاة ، و هذا كما في حكاياتهم صوت الغراب يغافق مع أن شيئاً من المحرف لا يصدر منه ، فاثبات المحرف في الحكاية لضرورة النقل أو الكتابة انتهى [ ثُمَّ قَالَ رَبِّ الْمَلَائِكَةِ تَعْذِيْنِي أَنْ لَا تَعْذِيْبَنِي وَأَنَا فِيْهِمْ أَلَمْ تَعْذِيْنِي أَنْ لَا تَعْذِيْبَنِي

(١) هذا يخالف ما في الروايات أن رؤية النار كان في الاعتدال الثاني من الركعة الثانية انتهى ، قال ابن القيم : و حديث « النفح في الصلاة كلام » ، باطل لا أصل له ، و قال ابن العربي : قال مالك النفح بمنزلة الكلام قال في المجموعة : لا يقطع الصلاة ، و قال في المختصر ذلك كلام لقوله « ولا تقل لها أَفَ ، و قال الأهرى : ليس له حروف هجاء فلا يقطع الصلاة ، والتحنخ مثل النفح عندم وهو عندي يقطع الصلاة عامداً إلا أن يكون التحنخ من استاذن عليه بطلت صلاته ، وقد ترجم البخارى بأن النبي عليه السلام نفح في صلاة الكسوف والبساق نفح ولكنها حاجة انتهى .

رسول الله ﷺ من صلاته و قد أحصت الشمس و ماق  
الحادي .

حدثنا مسدد نا بشر بن المفضل نا الجريري عن حيان بن عمير عن عبد الرحمن بن سمرة قال يعنها أنا أترى بأسمهم<sup>(١)</sup> في حياة رسول الله ﷺ إذ كشفت الشمس فنبذهن و قلت لأنظرن ما أحدث لرسول الله ﷺ في كسوف الشمس اليوم

و هم يستغفرون [ إشارة إلى قوله تعالى في سورة الأنفال : « و ما كان الله ليذهب  
و أنت فيهما و ما كان الله معذبهم و هم يستغفرون [ فبرغ رسول الله عليه من  
صلاته وقد أحصت ] أي خلصت وصفت [ الشمس و ساف الحديث ] أخرج النسائي  
هذا الحديث في مجيئه و ذكر الخطبة فيه مطولاً من شاه فايرجع إليه .

[ حديثنا مسدداً بشر بن المفضل نا الجريري ] سعيد بن أبياس الجريري  
[ عن حيان بن عمير ] القيسي الجريري أبو العلاء وثقة النسائي وابن سعد ، وذكره  
ابن حبان في الثقات [ عن عبد الرحمن بن سمرة ] بن حبيب بن عبد شمس العبشمي  
أبو سعيد ، صحابي من مسلة الفتح ، يقال كان اسمه عبد كلال ، افتتح سجستان ثم سكن  
البصرة ، فمات بها سنة خمسمائة أو بعدها [ قال بينما أنا أترى بأسمهم ] قال في الجموع  
خرجت أرتى بأسمهم ، وروى أترى رميته بالسم وارتىت وترامت وراميت إذا  
رميتك به عن القصى وقيل خرجت أرتى إذا رميتك القفص وأرتى إذا أخرجت ترمي في  
الأهداف ونحوها ، [ في حياة رسول الله ﷺ إذ كشفت الشمس ففبدتهن ] أي الأسماء [ وقلت ]  
في نفسي [ لأنظرن ما (٢) أحدث لرسول الله ﷺ في كسوف الشمس اليوم فأنهيت إليه

(١) وفي نسخة : بأسمى .

(٢) وأول الشافية هذا الحديث بوجوهه، كما بسطه الزيلعي.

فاتهيت إليه وهو رافع يديه يسبح ويحمد ويهلل ويدعو حتى حسر عن الشمس فقرأ بسورتين وركع ركعتين .  
 ( باب الصلاة عند الظلمة و نحوها )<sup>(١)</sup>

حدثنا محمد بن عمرو بن جبلة بن أبي رواد نا حرثى بن عمارة عن عبيد الله بن النضر حدثى أبي قال كانت ظلمة

و هو رافع يديه يسبح ويحمد ويهلل ويدعو [ أى الله تعالى بدعوات [ حتى حسر ] أى كشف [ عن الشمس فقرأ بسورتين و ركع ركعتين ] ظاهره يستلزم وقوع الصلاة بعد الانجلاء وهو خلاف المذهب والروايات فالفاء للترتيب (٢) الذكرى أو المفهوم فقد كان صلى في أثناء ذلك وكان قرأ فيها بسورتين ، كذا كتبه مولانا محمد يحيى المرحوم من تقرير شيخه .  
 [ باب الصلاة عند الظلمة (٣) و نحوها ] .

[ حدثنا محمد بن عمرو ] بن عباد [ بن جبلة بن أبي رواد ] العنكى بفتح المهملة و المثناء أبو جعفر البصري صدوق [ نا حرثى بن عمارة ] بن أبي حفصة ثابت بنون و موحدة ثم مشاة و يقال ثابت العنكى مولام البصري أبو روح صدوق بهم [ عن عبيد الله بن النضر ] بن عبد الله بن مطر القيسى بقاف أبو النضر البصري قال في التقريب : لا بأس به ، وقال في الخلاصة : وثقة ابن معين [ حدثى أبي ] نضر بن عبد الله بن مطر القيسى البصري قال في التقريب : مستور ، وقال في الخلاصة :

(١) وفي نسخة : غيرها .

(٢) وبه جزم النحوى كما في الأوجز .

(٣) قال الحافظ في الفتح : به قال أحمد و إسحاق و علق الشافعى بصحة الحديث وقد صح عن ابن عباس لخ ، قلت : لكن في نيل المأرب لا يصلى بغير الكسوف إلا لزولة دائمة .

على عهد أنس بن مالك قال فأتيت أنساً<sup>(١)</sup> فقلت يا أبا حمزة  
هل كان يصيّبكم مثل هذا على عهد رسول الله ﷺ قال  
معاذ الله إن كانت الريح لتشتد فنبادر المسجد مخافة القيامة .  
(باب السجود عند الآيات)

حدثنا محمد بن عثمان بن أبي صفوان الثقفي نا يحيى بن كثير

وشه ابن حبان [ قال كانت ظلمة على عهد أنس بن مالك قال ] النضر [ فأتيت أنسا  
فقلت يا أبا حمزة ] كنية أنس بن مالك [ هل كان يصيّبكم مثل هذا ] أي الظلة  
الشديدة [ على عهد رسول الله ﷺ قال ] أنس [ معاذ الله ] نصب على المصدر  
حذف فعله وأضيف إلى المفعول أي تتعوذ بالله تعوذ ولفظ معاذ يأني . صدراً  
وظرف زمان وظرف مكان ، الغرض بهذا الكلام إنكار وقوع مثل هذه الظلمة  
على عهد رسول الله ﷺ ثم شرع في بيان ما يقع لهم من أدنى هذه الحوادث  
و ما يفعلون فيه في زمان رسول الله ﷺ فقال [ إن ] مخففة من المثلقة [ كانت  
الريح لتشتد فنبادر ] أي نسارع [ المسجد ] للصلوة و الدعاء [ مخافة القيامة ] أي  
لأجل خوفها و مذهب الخفية في الآيات المخوفة والزلزال والصواعق وغيرها أن  
 يصل الناس فرادى قال في الدر المختار في آخر صلاة السكسوف : فإن لم يحضر الإمام  
صلى الناس فرادى بمنازلهم كالحسوف للقمر والريح الشديدة والظللة القوية نهاراً والضوء  
القوى ليلاً والفرز الغالب ونحو ذلك ، انتهى .  
[ باب السجود عند الآيات ].

[ حدثنا محمد بن عثمان بن أبي صفوان الثقفي ] أبو عبد الله ، وقيل : أبو

(١) وفي نسخة : أنس بن مالك . (٢) واجتلوها في الصلاة في الزلزلة وأنكرت  
الزلزلة في زمانه عليه السلام كما بسط في عمدة القاري ، وأثبتت في شرح  
الافتاء ، ولا يكره الخروج من البيت للزلزلة بل يستحب كما في الشامي .

نا سلم بن جعفر عن الحكيم بن أبيان عن عكرمة قال قيل  
لابن عباس ماتت فلانة بعض أزواج النبي ﷺ نفر ساجدا  
فقيل له تسجد هذه الساعة ؟ فقال قال رسول الله ﷺ إذا

صفوان البصري ، قال أبو حاتم : نفقة ، وقال النسائي : لا بأس به ، وذكره ابن  
حبان في الثقات [ نا يحيى بن كثير ] بن درهم العنبرى مولاهم البصري أبو غسان  
خراسانى الأصل ، قال عباس العنبرى : كان ثقة ، وقال أبو حاتم : صالح الحديث :  
و قال النسائي : ليس به بأس . و ذكره ابن حبان في الثقات [ نا سلم بن جعفر ]  
البكراوى أبو جعفر الأعمى وفقيه عباس العنبرى وابن المدينى ، و ذكره ابن حبان  
في الثقات ، قال في التقريب نكلم فيه الأزدي بغير حجة [ عن الحكيم بن أبيان ]  
بفتح همزة وخففة موحدة ، العدق أبو عيسى وفقيه ابن معين والنمساني والميجلى وغيرهم ،  
وقال الحافظ في التقريب : صدوق عابد وله أوهام [ عن عكرمة قال قيل لابن  
عباس ماتت فلانة بعض أزواج النبي ﷺ لعل الزراوى نسى اسمها فكتنى عنها بالفظ  
فلانة ثم بين المراد بقوله بعض أزواج النبي ﷺ ، قال القارى : هي صفة (١) ،  
و قيل حفصة [ نفر ] أى سقط و وقع [ ساجدا ] أى آتيا بالسجود أو مصليا  
[ فقيل له تسجد ] بمحذف حرف الاستفهام في [ هذه الساعة ] أى ساعة الامامة  
و لعلها (٢) كانت تلك الساعة تكره الصلاة فيها فقيل له أتعلى في هذه الساعة التي

(١) وسماتها في جمع الفوائد برواية رزين ماتت سودة .

(٢) وسيأتي الكلام على بجود الشكر في الجهاد ، قلت : هو المتعين لرواية الترمذى  
قيل لابن عباس بعد صلاة الصبح ماتت ، الحديث وبسطه في الكوكب  
والسجود عند الزلزلة يكره عند المالكية بخلاف الصلاة دسوقي ، ويستحب  
عند الحسابلة نيل المأرب ، و الشافعية شرح المهاجر ، و تقدم قريبا  
كلام العين .

رأيتم آية فاسجدوا و أى آية أعظم من ذهاب أزواج النبي  
صلى الله عليه وسلم .

### ( تفريغ أبواب صلاة السفر )

( باب صلاة المسافر ) حدثنا القعنبي عن مالك عن صالح بن كيسان عن عروة بن الزبير عن عائشة قالت فرضت الصلاة ركعتين ركعتين في الحضر و السفر فأقررت صلاة السفر و زيدت في صلاة الحضر .

تكره الصلاة فيها [ فقال ] ابن عباس [ قال رسول الله ﷺ إذا رأيتم آية ] مخوفة [ فاسجدوا ] أى صلوا و يؤيد هذا التفسير ما أخرجه البخاري من حديث أبي مسعود بلقظ « و لكنها آيات الله فإذا رأيتموها بافراد الضمير » قوموا فصلوا ، . و قيل أراد السجود لخشب ، قال القاري : قال الطبي : هذا مطلق فان أريد بالآية خسوف الشمس والقمر فلم راد بالسجود ، الصلاة ، وإن كانت غيرها كمحني الريح الشديدة والزلزلة و غيرها فالسجود هو المتعارف ، ويجوز الحمل على المتعارف أيضاً لما ورد ، كان إذا حزبه أمر فزع إلى الصلاة ، انتهى ، قال ابن الهمام : وفي مبسوط شيخ الإسلام قال في ظلة أو ريح شديدة الصلاة حسنة ، وعن ابن عباس أنه صلى لزلازلة بالبصرة [ و أى آية أعظم من ذهاب أزواج النبي ﷺ ] لأنهن ذوات البركة فحياتهن يدفع العذاب عن الناس ويحاف العذاب بذهابهن فينبغي الاتجاه إلى ذكر الله و السجود عند انقطاع بركتهن ليندفع العذاب ببركة الذكر .

### [ تفريغ أبواب صلاة السفر ]

[ باب صلاة المسافر ، حدثنا القعنبي عن مالك عن صالح بن كيسان عن عروة بن الزبير عن عائشة قالت : فرضت الصلاة ركعتين ركعتين في الحضر و السفر

فأقرت (١) صلاة السفر وزيد في صلاة الحضر (٢) ] استشكل هذا الحديث بوجهين أولهما أنه مخالف لقوله تعالى « و إذا ضربتم في الأرض فليس عليكم جناح أن تتصروا من الصلاة إن خفتم أن يفتنكم الذين كفروا » ، فإن الآية تدل على أن صلاة السفر قصرت ، والحديث تدل على أنها لم تقصر ، والوجه الثاني أنه مخالف لفعل عائشة فإنه روى عنها أنها تم ، أخرج البخاري عن الزهرى عن عروة عن عائشة قالت الصلاة أول ما فرضت ركعتان فأقرت صلاة السفر وأتمت صلاة الحضر ، قال الزهرى، فقلت لعروة فباب عائشة تم قال تأولت ماتأول عثمان، والجواب عن الأول أولاً، أن الآية نزلت في صلاة الخوف لا في صلاة السفر كما هو رأى بعض العلماء ويشير إليه أقوال بعض الصحابة ، وأما ثانياً فلو سلم أنها نزلت في صلاة السفر غير معارض له أيضاً فأن معنى الحديث إن الصلاة فرضت في أول ما فرضت ركعتين في السفر والحضر إلا المغرب فانها وتر التمار ثم زيدت في الحضر أى لما هاجر رسول الله صلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ إلى المدينة فرضت الصلاة رباعية إلا في الفجر فانها لطول القراءة فيما أقرت على الركعتين ثم نزلت (٣) آية القصر بقوله « ليس عليكم جناح أن تتصروا » ، فطلاق (٤) القصر عليه بما كان زيد فيها باعتبار أصل الصلاة فانها يدل على أن إطلاق القصر عليه باعتبار ما زيد فيه في الحضر لا باعتبار مطلق الصلاة فإنه كان زيد فيه باطلاق اللفظ لا بخصوصية الحضر وكان في علم الله مخصوصة بالحضر فأطلق القصر عليه باعتبار إطلاق ظاهر اللفظ ، قال الحافظ

(١) حجة للحقيقة كما ميأى .

(٢) ١٢ ربيع الثاني سنة ١٥ يوم الثلاثاء كما في الواقع ، وبسط ابن العربي الكلام على الحديث ووجوه إ تمام عثمان .

(٣) في سنة ربعة كذلك في التلقيح .

(٤) ولم يرض به الشامي ، و قال هذا عند الشافعى ، وأما عندنا فلامرأد بالقصر في الآية قصر الهيئة في الخوف .

في الفتح (١) : و الذي يظهر لي و به تجتمع الأدلة السابقة أن الصلاة فرضت ليلة الاصحاء ركعتين إلا المغرب ثم زيدت بعد الهجرة عقب الهجرة إلا الصبح كما روی ابن خزيمة و ابن حبان و البیهق من طريق الشعبي عن مسروق عن عائشة قال فرضت صلاة الحضر والسفر ركعتين فلما قدم رسول الله عليه السلام المدينة و اطمأن زید في صلاة الحضر ركعتان و تركت صلاة الفجر لطول القراءة و صلاة المغرب لأنها وتر النهار ، انتهى ، ثم بعد أن استقر فرض الرابعة خفف منها في السفر عند نزول الآية السابقة و هي قوله تعالى « فليس عليكم جناح أن تقصروا من الصلاة » انتهى .

أو يقال أن المراد بقول عائشة « فأقررت صلاة السفر » باعتبار ما آلت إليه الأمر من التخفيف لا أنها استمرت منذ فرضت ، وأما ثالثاً فلا نسلم أن المراد من القصر في الآية تقليل عدد الركعات بل المراد القصر في كيفيتها كتحجيف أركان الصلاة من القيام و القراءة و الركوع و السجدة ، و الجواب عن الثاني (٢) أن الجواب مذكور في الحديث الذي رواه البخاري وهو قول عروة « تأولت متأول عنوان ، فهذا يدل على أن أصل الفرض في السفر ركعتان عندهما أيضاً ولكنها أتم صلاتها بالتأويل كما أتى (٣) عنوان - رضي الله عنه - صلاته بالتأويل ، ثم قد اختلف أهل العلم (٤) هل القصر واجب أم رخصة والتمام أفضل ، فذهب إلى الأول الحنفية و روی عن علي و عمر و نسبة التوسي إلى كثير من أهل العلم ، قال الخطابي في

(١) و بنحوه جزم ابن القيم في المدى، إذ قال وشرع لهم مع القبلة الأذان و زاد في الظهر و العشاء ركعتين بعد إن كانت ثنائية ، انتهى ، و ظاهر كلام ابن العربي يدل على أنه زيد في الامراء ، فتأمل .

(٢) و حکى ابن القيم عن شيخه ابن تیمیة أن حديث إمامها كذب .

(٣) و سیأتي الكلام على تأويله في « باب الصلاة بمنی من كتاب الحج » .

(٤) ذكر ابن العربي فيه ثلاثة مذاهب و بسط الكلام عليها .

المعلم : كان مذهب أكثر علماء السلف و فقهاء الأمصار على أن القصر هو الواجب في السفر ، وهو قول علي و عمر و ابن عمر و ابن عباس و روى ذلك عن عمر بن عبد العزيز و قتادة و الحسن ، وقال حماد بن أبي سليمان : يعيده من يصل إلى السفر أربعاً ، وقال مالك يعيده ما دام في الوقت ، و إلى الثاني الشافعى و مالك وأحمد ، قال النووي : وأكثر العلماء و روى عن عائشة و عثمان و ابن عباس ، وقال ابن النذر : قد أجمعوا على أنه لا يقتصر في الصبح ولا في المغرب قال النووي : ذهب الجمود إلى أنه يجوز القصر في كل سفر مباح ، و ذهب بعض السلف (١) إلى أنه يشترط في القصر الخوف في السفر ، و بعضهم كونه سفر حج أو عمرة ، و عن بعضهم كونه سفر طاعة ، احتاج القائلون بوجوب القصر بحجج الأول ، ملائمة <sup>للقصر</sup> للقصر في جميع أسفاره ، كما في حديث ابن عمر عند البخارى و مسلم قال محبت النبي <sup>صلوات الله عليه</sup> فكان لا يزيد في السفر على ركعتين ، و أبا بكر و عمر و عثمان كذلك ، ولم يثبت عنه <sup>صلوات الله عليه</sup> أنه أتم الرباعية في السفر أبداً .

و الثانية ما رواه الجماعة إلا البخارى عن يعلى بن أمية قال قلت لعمر بن الخطاب «فليس عليكم جناح أن تقصروا من الصلاة إن خفتم أن يفتنكم الذين كفروا» فقد أمن الناس قال عجبت مما عجبت منه فسألت رسول الله <sup>صلوات الله عليه</sup> عن ذلك فقال : صدقة تصدق الله بها عليكم فاقبلوا صدقته لأنه أمر بالقبول فلا يبقى له خيار الرد شرعاً إذ الأمر للوجوب و جواز الاتمام رد لها على أن التصدق من الله تعالى فيها لا يحمل التلبيك يكون عبارة عن الاستفاضة كالغفو من الله تعالى فلا يتحمل اختيار القبول و عدمه .

و الحجة الثالثة حديث عائشة هذا و وجه الاستدلال به أن صلاة السفر إذا كانت مفروضة ركعتين لم تجز الزيادة عليها كما أنها لا تجوز الزيادة على أربع في الحضر .

(١) و نسبة الرازي في تفسيره إلى داود و أصحاب الظواهر .

الحججة الرابعة ما في صحيح مسلم عن ابن عباس أنه قال : إن الله عز و جل فرض الصلاة على لسان نبيكم على المسافر ركعتين و على المقيم أربعاءً فهذا الصحابي الجليل قد حكى عن الله عز و جل أنه فرض صلاة السفر ركعتين و هو أتقى الله و أخشى من أن يحكي إن الله فرض ذلك بغير برهان .

والحججة الخامسة حديث عمر عند النسائي و غيره صلاة الأضحى ركعتان و صلاة الفطر ركعتان و صلاة المسافر ركعتان . تمام غير قصر على لسان محمد ﷺ وهو يدل على أن صلاة السفر مفروضة كذلك من أول الأمر وأنها لم تكن أربعاء ثم قصرت و قوله على لسان محمد ﷺ تصریح بثبوت ذلك من قوله ﷺ .

والحججة السادسة حديث ابن عمر عند النسائي قال إن رسول الله ﷺ أتانا و نحن ضلال فقلنا فكان فيما علينا أن الله عز و جل أمرنا أن نصلِّي ركعتين في السفر ، و الأمر للوجوب فوجب في السفر ركعتان .

الحججة السابعة إنكار عبد الله بن مسعود وجماعة من الصحابة على عثمان - رضي الله تعالى عنه - بأنه كان يتم حتى يحتاج إلى تأويل القصر فهذا يدل على أن القصر كان واجباً عندهم و إلا فلو كان القصر مباحاً لما أنكروا عليه و لما احتاج عثمان عن الانكار إلى الاعتذار بالتأويلات وبهذا ثبت وجوب القصر باجماع الصحابة من غير خلاف أحد ، قال الحافظ في الفتح : و احتج الشافعى على عدم وجوب القصر بأن المسافر إذا دخل في صلاة المقيم صلى أربعاءً باتفاقهم و لو كان فرضه القصر لم يأتى مسافر بمقيم ، و أجاب عنه العيني فقال : و الجواب عن هذا أن صلاة المسافر كان أربعاءً عند اقتداره بالمقيم لازماً المتابعة فتغير فرضه للتبعية ، و قال في المداية : و إن اقتدى المسافر بالمقيم في الوقت أتم أربعاءً لأنه يتغير فرضه إلى أربع للتبعية كما يتغير بنية الاقامة لاتصال المغير بالسبب وهو الوقت ، و استدل على عدم وجوب القصر بما روى عن رسول الله ﷺ في عمرة في رمضان فأفطر و صمت و قصر و أتمت فقلت بأبي و أمي أفطرت و صمت و قصرت و أتمت فقال أحسنت يا

## حدثنا أحمد بن حنبل و مسدد قالا نا يحيى عن ابن جرير

عائشة ، رواه الدارقطني و قال هذا إسناد حسن ، وعن عائشة أن النبي ﷺ كان يقصر في السفر و يمْسِي و يفطر و يتغور رواه الدارقطني و قال إسناد صحيح ، قال الشوكاني : الحديث الأول أخرجه أيضاً النسائي والبيهقي بزيادة ثم ، قال : وأعترض عليه الحافظ أبو عبد الله محمد بن عبد الواحد المقدسي في كلام له على هذا الحديث فقال وهم في هذان غير موضع و ذكر أحاديث في الرد عليه ، و قال ابن حزم هذا حديث لا خير فيه و طعن فيه ورد عليه ابن التحوى قال في المدى بعد ذكره لهذا الحديث و سمعت شيخ الاسلام ابن تيمية يقول : هذا حديث كذب على عائشة إلى آخر ما قال

و الحديث الثاني صحيح إسناده الدارقطني كما ذكره المصنف ، قال في التلخيص : و قد استذكره أحمد و صحته بعيدة فان عائشة كانت تتم ، قال في المدى بعد ذكر هذا الحديث و سمعت شيخ الاسلام ابن تيمية يقول هو كذب على رسول الله ﷺ قال و قد روی کان يقصر و تتم الاول بالياء آخر الحروف و الثاني بالتناء المشاة من فوق و كذلك يفطر وتصوم ، وكذا ضبط الحافظ في التلخيص لفظ تتم و تصوم في هذا الحديث بالمشاة من فوق ، ثم قال استدل بحديثي الباب الفائلون بأن القصر رخصة و يجاب عنهم بأن الحديث الثاني لا حجة فيه لهم لما قدم من لفظ تتم و تصوم بالفوقانية لأن فعلها على فرض عدم معارضته لقوله و فعله ﷺ لا حجة فيه فكيف إذا كان معارضًا للثابت عنه من طريقها و طريق غيرها من الصحابة ، وأما الحديث الأول فلو كان صحيحاً لكان حجة لقوله ﷺ في الجواب عنها أحسن ، لكنه لا ينبع من معارضة ما في الصحيحين و غيرهما من طريق جماعة من الصحابة و هذا بعد تسليم أنه حسن كما قال الدارقطني وكيف وقد طعن فيه بتلك المطاعن المتقدمة فإنها بمجردها توجب سقوط الاستدلال به عند عدم المعارض ، انتهى ملقطاً من النيل .

[ حدثنا احمد بن حنبل و مسدد قالا نا يحيى ] القطان [ عن ابن جرير

ح و حدثنا خشيش يعني ابن أصرم نا عبد الرزاق عن ابن جریح حدثی عبدالرحمن بن عبدالله بن أبي عمار عن عن عبدالله بن بايه عن يعلی بن أمیة قال قلت لعمر بن الخطاب أرأیت إقصار الناس الصلاة<sup>(١)</sup> و إنما قال الله عز وجل «إِنْ خَفْتُمْ أَنْ يَفْتَنَكُمُ الظِّنُّ كُفُرُوا» فقد ذهب ذلك اليوم فقال<sup>(٢)</sup> عجبت مما عجبت منه فذكرت ذلك رسول الله ﷺ فقال صدقة تصدق الله عز وجل بها عليکم فاقبلا صدقته .

ح و حدثنا خشيش [ بمعجمات مصغراً [ يعني ابن أصرم ] الأسود أبو عاصم النسائي ثقة [ نا عبد الرزاق عن ابن جریح حدثی عبد الرحمن بن عبدالله بن أبي عمار ] المک القرشی حلیف بن جمع کان يلقب بالقس کان ینزل مکه و كان من عبادها فسمی القس لعبادته [ عن عبدالله بن بايه ] و يقال بايه و يقال بابی المک مولی آل حجیر بن أبي إهاب و يقال مولی يعلی بن أمیة ثقة [ عن يعلی بن أمیة ] بن أبي عبیدة بن همام بن الحارث التمیعی حلیف قریش وهو يعلی بن منیة بضم الميم و سکون التون و هي امه و يقال جدته صحابی مشهور [ قال ] يعلی [ قلت لعمر بن الخطاب أرأیت إقصار الناس الصلاة و إنما قال الله عز وجل «إِنْ خَفْتُمْ أَنْ يَفْتَنَكُمُ الظِّنُّ كُفُرُوا» فقد ذهب [ أى زال ] ذلك [ الخوف ] [ اليوم فقال ] أى عمر [ عجبت مما عجبت منه فذكرت ذلك لرسول الله ﷺ فقال ] أى رسول الله ﷺ [ صدقة [ أى هذا القصر صدقة من الله تعالى [ تصدق الله عز وجل بها عليکم فاقبلا صدقته ] و هذا الحديث يدل على أن القصر في السفر واجب .

(١) و في نسخة : اليوم

(٢) و في نسخة : فقال عمر .

حدثنا أحمد بن حنبل نا عبد الرزاق و محمد بن بكر قالا أنا  
ابن جرير قال سمعت عبدالله بن أبي عمار يحدث فذكره (١)  
قال أبو داود : رواه عاصم و حماد بن مساعدة كلام رواه  
ابن بكر .

[ حدثنا أحمد بن حنبل نا عبد الرزاق و محمد بن بكر قالا أنا ابن جرير  
قال سمعت عبدالله بن أبي عمار يحدث فذكره ] أى الحديث المتقدم ، و الغرض  
بادر هذا السند بيان الاختلاف في سنته بأن يحيى القطان حديث عن ابن جرير قال  
حدثني عبد الرحمن بن عبد الله بن أبي عمار عن عبد الله بن بايه فرويًا عن عبدالله  
بن بايه بواسطة ابنه عبد الرحمن و روى عبد الرزاق و محمد بن بكر عن ابن جرير  
قال سمعت عبد الله بن أبي عمار فرويًا عن عبد الله بن أبي عمار بلا واسطة ابنه  
[ قال أبو داود : رواه أبو عاصم و حماد بن مساعدة كلام رواه ابن بكر ] و هذا  
ترجح لرواية ابن بكر لأن أبو عاصم و حماد بن مساعدة روايَا كلام روى محمد بن بكر  
فضل له زيادة القوة .

قلت : و رواه روح بن عباد عن ابن جرير كلام رواه يحيى أخرج الطحاوي  
حدثنا أبو بكرة ثنا روح بن عبادة ثنا ابن جرير سمعت عبد الرحمن بن عبد الله بن  
أبي عمار يحدث عن عبد الله بن بايه عن يعلي بن منية قال قلت لعمر بن الخطاب ،  
الحديث ، و رواه ابن إدريس عن ابن جرير عن ابن أبي عمار عن عبد الله بن  
بايه عند مسلم و النسائي و ابن ماجة ، و كذلك عند الدارمي عن أبي عاصم عن  
ابن جرير عن ابن أبي عمار ، و ابن أبي عمار هو عبد الرحمن بن عبد الله صرح  
به في الخلاصة و التقريب و التهذيب فلا ترجح لرواية محمد بن بكر ، و قد قال  
الحافظ في تهذيب التهذيب في ترجمة عبد الله بن أبي عمار : يروى في أبي داود عن

(١) و في نسخة : نحوه .

## ( باب متى يقصر المسافر ) حدثنا ابن بشار نا محمد بن

عبد الله بن بايه عن يعلى بن أمية في قصر الصلاة ، و عنه عبد الملك بن جرجيج فيها قاله محمد بن بكر و غيره عنه ، وقال غير واحد عن ابن جرجيج عن عبد الرحمن بن عبد الله بن أبي عمار و هو المحفوظ ، وقال في التقريب : عبد الله بن أبي عمار صوابه عبد الرحمن بن عبد الله بن أبي عمار ، قلت : و لم أجده رواية محمد بن بكر في المسند فعله لم يخرج الامام أحمد عن محمد بن بكر في المسند ، ورواه عند التحديث وكذا لم أجده رواية حماد بن مساعدة ، و كذا لم أجده رواية أبي عاصم عن ابن جرجيج عن عبدالله ، بل أخرج الدارمي حدث أبي عاصم عن ابن أبي عمار ، و ابن أبي عمار هو عبد الرحمن كما تقدم ، و الذي عندي أنه لاحاجة فيه إلى الترجيح وقد أخرج بالطريقين الثقات العدول ، وصرح أبو داود في رواية عبد الرزاق و محمد بن بكر عن ابن جرجيج بسماعه عن عبدالقه بن أبي عمار وصرح بعض المحدثين بسماعه من عبد الرحمن ، فالأولى أن يحمل أن ابن جرجيج سمع منها و روی عنها كما سمع فلا معنى لنحوته و لا تمله على كونه غير محفوظة .

[ باب متى يقصر (١) ] إذا خرج الرجل من بيته أو راكب راحته لقصد

(١) تتحمل هذه الترجمة أن تتناول مسألتين أولاهما المذكورة في الشرح ، والثانية الآتية في كتاب الصوم و فيها عشرون قولًا ، كما في الأوجز ، عندي في مراد المصنف من الترجمة كما يدل عليه الروايات الواردة في الباب ، و هو بيان المسافة التي إذا أرادها الرجل يصير مسافراً و هو ثلاثة أميال عند الظاهرية ، و قيل : واحد عند ابن حزم كما قال الشوكاني ، وإلى قول الظاهرية مال المصنف لما أورد في الباب روايات الثلاثة و إليه أشار في الصوم بالترجمة و تتحمل الأولى أيضًا ، و الأصل أن حديث أنس هذا اختلفوا في محله ، خمله الظاهرية على بيان المسافة كما في النيل و غيره ، و حمله بعضهم على جواز بداعه القصر و هو قول مالك ، كما في البداية .

جعفر نا شعبة عن يحيى بن يزيد الهنائي قال سأله أنس بن مالك عن قصر الصلاة فقال أنس كان رسول الله ﷺ إذا

السفر بل يجوز له القصر أو إذا فارق بيته أو إذا بلغ ستة أميال أو ثلاثة  
أميال و حكى البخاري في صحيحه عن علي أنه قصر وهو يرى البيوت فلما رجع قيل  
له هذه الكلمة قال لا حتى ندخلها قال العيني : ما حاصله ، إن العلماء اختلفوا في  
هذا الباب فعدنا إذا فارق المسافر بيته يقصر ، وقال الشافعى : في البلد يشترط  
مجاوزة السور لا مجاوزة الأبنية المتصلة بالسود خارجة و حكى الرافعى وجهه أن  
المعتبر مجاوزة الدور و رجح الرافعى هذا الوجه وإن لم يكن في جهة خروجه سوراً  
و كان في قرية يشترط مفارقة العمران ، وفي المفى لابن قدامة ليس من نوع السفر  
القصر حتى يخرج من بيته مصره أو قريته ويختلفها وراء ظهره ، قال وبه قال مالك  
و الأوزاعى و أحد و الشافعى و إسحاق و أبو ثور ، و قال ابن المنذر : أجمع  
كل من يحفظ عنه من أهل العلم على هذا و عن عطاء و سليمان بن موسى أنها كانت  
يبيحان القصر في البلد من نوع السفر ، وعن الحارث بن ربيعة أنه أراد سفراً فضل  
بالجماعة في منزله ركعتين و فيهم الأسود بن يزيد و غير واحد من أصحاب عبدالله  
وعن عطاء أنه قال إذا دخل عليه وقت صلاة بعد خروجه من منزله قبل أن يفارق  
بيته مصر يباح له القصر ، و قال مجاهد إذا ابتدأ السفر بالنهار لا يقصر حتى  
يدخل الليل و إذا ابتدأ بالليل لا يقصر حتى يدخل النهار ، انتهى مختصرآ .

[ حدثنا ابن بشار ] بندار [ نا محمد بن جعفر ] غندر [ نا شعبة عن يحيى بن يزيد المھنافی ] بضم الماء ثم نون خفیفة و مد او نصر ، و يقال أبو يزيد البصري ، قال أبو حاتم شیخ ، و ذکرہ ابن حبان فی الثقات له عند مسلم و أبي داود حدیث واحد فی قصر الصلاة فی السفر ، و يقال هو ابن أبي إسحاق المقدیم [ قال سأله أنس بن مالک عن قصر الصلاة فقال أنس كان رسول الله ﷺ إذا ]

خرج مسيرة ثلاثة أميال أو ثلاثة فراسخ شعبة شك يصل ركتين .

حدثنا زهير بن حرب نا ابن عيينة عن محمد بن المنكدر

خرج مسيرة ثلاثة أميال [ جمع ميل ، الميل من الأرض متى مد البصر لأن البصر يميل عنه على وجه الأرض حتى يفني إدراكه ، وقيل حده أن ينظر إلى الشخص في أرض مصطحبة فلا يدرى أمو رجل أو امرأة أو هو ذاهب أو آت ، قال النووي : الميل ستة آلاف ذراع و الذراع أربعة وعشرون أصبعاً معتبرضة معتدلة و الأصح ست شعيرات معتبرضة معتدلة وهذا الذي قاله هو الأشهر [ أو ثلاثة فراسخ ] جمع فرسخ فارسي معرب فرسنك و هو ثلاثة أميال [ شعبة شك ] أي في لفظ الأميال والفراسخ [ يصل ركتين ] أي الرابعة و حكم النووي (١) أن أهل الظاهر ذهبوا إلى أن أقل مسافة القصر ثلاثة أميال مستدلين بهذا الحديث .

قلت : وكيف يستدل بهذا على أن أقل مسافة القصر ثلاثة أميال و لفظ ثلاثة أميال مشكوك فيه فان المشكوك غير ثابت في نفسه فلا يفيده إثبات شئ و لعل هذا الحديث محول على ما سيروى عن أنس أنه عليه السلام صلى بذى الخليفة ركتين وذو الخليفة على سبعة أميال من المدينة فعبره ثلاثة فراسخ ، قال العبي : و كان قصره في ذى الخليفة لأنـه كان أول منزل نزله و لم تحضر قبله صلاة و لا يصح استدلال من استدل به على استباحة القصر في السفر القصير لكون بين المدينة و ذى الخليفة ستة أميال لأنـ ذـا الخليفة لم يكن متى سفر النبي عليه السلام وإنما خرج إليها يريد مكة فافتقد نزوله بها و كان صلاة العصر أول صلاة حضر بها فقصرها و استمر على ذلك إلى أن رجع .

[ حدثنا زهير بن حرب نا ابن عيينة ] سفيان [ عن محمد بن المنكدر وإبراهيم

(١) كما نقله الشوكاني عنه و ليس في أصل النووي بهذا السياق .

و لـ إبراهيم بن ميسرة<sup>(١)</sup> سمعاً أنس بن مالك يقول صليت مع رسول الله ﷺ الظهر بالمدينة أربعاً و العصر بذى الخليفة ركعتين .

( باب الأذان في السفر ) حدثنا هارون بن معروف نا ابن وهب عن عمرو بن الحارث أن أبا عشانة المعاافري حدثه عن عقبة بن عامر<sup>(٢)</sup> قال سمعت رسول الله ﷺ يقول: يعجب ربك عز و جل من راعي غنم في رأس

بن ميسرة [ أنها ] سمعاً أنس بن مالك يقول صليت مع رسول الله ﷺ الظهر بالمدينة أربعاً [ و هذا يدل على أن من أراد سفراً و تهياً له لا يقصر فان رسول الله ﷺ كان متيناً للسفر ولم يقصر حتى خرج من المدينة [ والعصر] أى وصل العصر [ بذى الخليفة ] هي تصغير حلة و هي ميقات أهل المدينة ما لم يجدهم يقال له الآن أيام على ، قال عياض على سبعة أميال من المدينة ، و قال ابن قرقول : ستة أميال ، و قال في معجم البلدان : قرية بينها وبين المدينة ستة أميال أو سبعة ، و ذو الخليفة موضع آخر وقع ذكره في حديث رافع بن خديج قال كنا مع رسول الله ﷺ بذى الخليفة من تهامة فهو موضع بين حادة و ذات عرق من أرض تهامة [ ركعتين ] .

[ باب الأذان في السفر ، حدثنا هارون بن معروف نا ابن وهب ] عبد الله [ عن عمرو بن الحارث أن أبا عشانة ] بضم أوله و تشديد المعجمة وبعد الألف نون [ المعاافري ] حى بفتح أوله و تشديد التحتانية ابن يومن بفتح التحتانية وسكون الواو و كسر الميم ابن حجيل بن جريح المصرى ثقة [ حدثه عن عقبة بن عامر قال

(١) وفي نسخة : أنها سمعاً .

(٢) وفي نسخة : حدثه .

شظية بجبل يؤذن للصلوة<sup>(١)</sup> و يصلى فيقول الله عزوجل انظروا إلى عبدي هذا يؤذن و يقيم للصلوة<sup>(٢)</sup> يخاف من قد غفرت لعبدي و أدخلته الجنة ،

### ( باب المسافر يصلى و هو يشك في الوقت )

سمعت رسول الله ﷺ يقول يعجب [ أى يرضى ] [ ربك عز وجل من راعى غنم في رأس شظية ] هي قطعة مرتفعة في رأس الجبل ، كذا في الجميع [ بجبل يؤذن للصلوة و يصلى فيقول الله عز وجل ] ملائكته [ انظروا إلى عبدي هذا يؤذن و يقيم للصلوة يخاف من ] [ أى من عقابي ] [ قد غفرت لعبدي ] ماصدر منه من الآثم [ و أدخلته الجنة ] [ أى حكمت له بدخول الجنة فان قلت لا دلالة في الحديث على السفر ، قلت<sup>(٣)</sup> : فيه دلالة عليه فان راعى الغنم في رأس شظية الجبل عام لم ي كان مسافراً أو غيره على أن راعي الغنم إذا استحب له الأذان والإقامة في الباية استحب لمسافر أيضاً و الأولى أن يذكر في الباب حديث مالك بن الحويرث و فيه فادنا و أقينا .

[ باب المسافر يصلى ] صلاة الفرض [ و هو يشك في الوقت ] أى في أن وقتها دخل أملا ، ولافرق فيه بين المسافر والمقيم فالمسافر والقيم فيه سيان ومذهبنا ما قال الشامي في حاشيته على الدر المختار: يشترط لصحة الصلاة دخول الوقت واعتبار دخوله كما في نور الإيضاح وغيره ، فلو شك في دخول وقت العبادة فأتى بها فبان أنه فعلها لم يجزه كما في الأشباه في بحث النية ، و يكفي في ذلك أذان الواحد لو عدلا و إلا تحرى و بنى على غالب ظنه و كتب ولانا محمد يحيى المرحوم من تقرير شيخه -

(١) و في نسخة : بالصلاحة . (٢) و في نسخة : الصلاة ،

(٣) و يحتمل عندي في توجيهه أن المصنف مال إلى المسافر بصير مسافراً بثلاثة أميال كما تقدم و رعاة الشاة يذهبون للرعاية إلى هذا المقدار فتأمل ، فأثبت بهذا الترجحة .

حدثنا مسدد نا أبو معاوية عن المسحاج بن موسى قال  
قلت لأنس بن مالك حدثنا ما سمعت من رسول الله ﷺ  
قال كنا إذا كنا مع رسول الله (١) ﷺ في السفر فقلنا  
زالت الشمس أو لم تزل صلی الظهر ثم ارتحل .

حدثنا مسدد نا يحيى عن (٢) شعبة حدثني حمزة العسايذى  
رجل من بني ضبة قال سمعت أنس بن مالك يقول كان

قدس سره - اختفت الأقوال في الرجل يصلى صلاة وهو على شك من دخول وقتها  
قال الإمام : لا تصعد صلاة و إن وقعت في الوقت ، و قال آخرون : جازت  
[ حدثنا مسدد نا أبو معاوية ] محمد بن خازم [ عن المسحاج بن موسى ]  
بكسر أوله و سكون ثانية ثم مهملة و آخره جيم ابن موسى الضبي أبو موسى الكوفي  
مقبول [ قال قلت لأنس بن مالك حدثنا ما سمعت من رسول الله ﷺ ] أو رأيت  
منه [ قال كنا ] ضمير المتكلم اسمه و الجملة الشرطية خبره [ إذا كنا مع رسول الله  
ﷺ في السفر فقلنا ] في أقصينا أو فيها يبتنا [ زالت الشمس أو لم تزل ] أى شك  
في زوال الشمس و لا نحس زوالها [ صلی ] رسول الله ﷺ [ الظهر ] و صلينا  
معه [ ثم ارتحل ] و مناسبة الباب في الحديث في قوله زالت الشمس أو لم تزل  
و لكن هذا الاستدلال على أئمـا يصلون و هـم شـاكـون في الـوقـتـ غيرـ تـامـ لـأـنـهـمـ  
لا يصلون و هـم شـاكـونـ بلـ كانواـ يـشـكـونـ فيـ الـوقـتـ مـادـاـمـ لـمـ يـأـمـرـ النـبـيـ  
فـاـذاـ أـمـرـ رـسـوـلـ اللهـ ﷺـ مـؤـذـنـهـ بـالـاذـانـ وـ صـلـیـ زـالـ شـكـهـمـ وـ هـذـاـ ظـاهـرـ .

[ حدثنا مسدد نا يحيى ] القطان [ عن شعبة حدثني حمزة العسايذى رجل من بني  
ضبة ] هو حمزة بن عمرو العسايذى بالتحتانية و معجمة أبو عمرو الضبي البصري  
صどق ، و قال ابن حبان في الثقات ~~و~~ وهم من ضبطه بالجيم و الراء [ قال سمعت

(١) و في نسخة : النبي . (٢) و في نسخة : ثـاـ .

رسول الله ﷺ إذا نزل منزلًا لم يرتحل حتى يصلى الظهر فقال له رجل وإن كان بنصف النهار .

### ( باب الجمع بين الصلاتين )

أنس بن مالك يقول كان رسول الله ﷺ إذا نزل منزلًا لم يرتحل [ أى إذا دخل وقت الظهر ] حتى يصلى الظهر فقال له رجل وإن [ وصلة ] [ كان ] رسول الله ﷺ أو أداء الصلاة [ بنصف النهار ] أى قبل زوال الشمس [ قال ] [ أنس ] وإن [ وكان بنصف النهار ] أى فيما يedo للناظر ، أو في ظلنا ، و هذه المسألة بجمع عليها الآن صلاة الظهر لا يجوز أداؤها قبل زوال الشمس إلا صلاة الجمعة والتواتل في يومها فانها تجوز عند بعض الأئمة قبل زوال الشمس ، وكذلك التواتل عند أبي يوسف قال في شرح المتن : و روى عن أبي يوسف وهي الرواية المشهورة عنه أنه جوز التطوع وقت الزوال يوم الجمعة أى من غير كراهة .

[باب الجمع بين الصلاتين (١) ] أى للسافر ، قال العيني : النوع الثاني في بيان مذاهب الأئمة في هذا الباب فذهب قوم إلى ظاهر هذه الأحاديث وأجازوا الجمع بين الظهر والعصر والمغرب والعشاء في السفر في وقت أحد هما ، وبه قال الشافعى وأحمد وإسحاق : وقال ابن بطال : قال الجھور : يجوز له الجمع بين الظهر والعصر وبين المغرب والعشاء مطلقاً ، وقال شيخنا زین الدین : وفي المسألة ستة أقوال ، أحددها : جواز الجمع مثل ما قاله ابن بطال ، وروى ذلك عن جماعة من الصحابة منهم على بن أبي طالب وسعد بن أبي وقاص وسعيد بن زيد وأسامه بن زيد ومعاذ بن جبل وأبو موسى وابن عمر وابن عباس ، وبه قال جماعة من التابعين منهم عطاء بن أبي رباح وطاوس ومجاهد وعكرمة وجابر بن زيد وريعة الرأى وأبو الزناد ومحمد بن المنكدر وصفوان بن سليم ، وبه قال جماعة من الأئمة منهم سفيان الثورى والشافعى وأحمد

(١) حاصل ما قال ابن العربي ، قال أبوحنيفة : بدعة ، قلنا : ثابت .

و إسحاق و أبو ثور و ابن المنذر و من المالكية أشهب و حكاه ابن قدامة عن مالك أيضاً ، والمشهور عن مالك تخصيص الجمع بعد السير ، والقول الثاني : إنما يجوز الجمع إذا جد به السير روى ذلك عن أسامة بن زيد و ابن عمر ، وهو قول مالك في المشهور عنه ، والقول الثالث : إنه يجوز إذا أراد قطع الطريق ، وهو قول ابن حبيب من المالكية ، وقال ابن العربي : أما قول ابن حبيب فهو قول الشافعى لأن السفر نفسه إنما هو لقطع الطريق ، والقول الرابع : إن الجمع مكرر ، قال ابن العربي : إنها رواية المصريين عن مالك ، والقول الخامس : إنه يجوز جمع تأثير لا جمع تقديم ، وهو اختيار ابن حزوم ، والقول السادس : إنه لا يجوز مطلقاً بسبب السفر ، وإنما يجوز بعرفة والمزدلفة ، وهو قول الحسن و ابن سيرين وإبراهيم النخعى والأسود وأبي حنيفة وأصحابه ، وهو رواية ابن القاسم عن مالك و اختياره ، وفي التلويح : وذهب أبو حنيفة وأصحابه إلى منع الجمع في غير هذين المكانين ، وهو قول ابن مسعود و سعد بن أبي وقاص فيما ذكره ابن شداد في كتابه « دلائل الأحكام » ، و ابن عمر في رواية أبي داود و ابن سيرين و جابر بن زيد و مكحول و عمرو بن دينار و الثورى وأسود و أصحابه و عمر بن عبد العزيز و سالم و الليث بن سعد . قال صاحب التلويح : وأما قول النووي : إن أبي يوسف و محمدًا خالفاً شيخهما ، وإن قولهما كقول الشافعى وأحمد ، فقد رده عليه صاحب الغاية في شرح المداية بأن هذا لا أصل له عنهما ، فلت : الأمر كما قاله و أصحابنا أعلم بحال أمتهما الثلاثة - رحمة الله تعالى - واستدل الذين قالوا بجواز الجمع بظواهر الأحاديث التي فيها ذكر الجمع بين الصلاتين في السفر ، فروعى الجمع بين الصلاتين عن علي بن أبي طالب وأنس بن مالك و عبد الله بن عمرو و عائشة و ابن عباس و أسامة بن زيد و جابر و خزيمة بن ثابت و ابن مسعود و أبي أيوب و أبي هريرة - رضي الله تعالى عنهم - واستدل الحنفية على عدم جواز الجمع حقيقة في غير عرفات والمزدلفة ، بقوله تعالى : « حافظوا على الصلوات ، أى أدوها في أوقاتها ، و بقوله تعالى : « إن

الصلاحة كانت على المؤمنين كتاباً موقوتاً ، أى لها وقت معين له إبتداء لا يجوز التقدم عليه وانتهاء لا يجوز التأخير عنه وحملوا الروايات التي فيها الجمع في السفر على الجماع الصورى لأنَّه عليه السلام صلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ أول الصلاة في آخر وقتها، وثانيتها في أول وقتها لئلا يعارض غير الواحد الآية القطعية ، والآحاديث الصحيحة تؤيد ذلك الحمل على الجماع الصورى ، فأنه روى عن ابن عباس - رضي الله عنهما - بطرق مختلفة : صلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ الظهر والعصر في المدينة في غير خوف ولا سفر ، قال أبو الزبير فسأل سعيداً لم فعل ذلك ؟ قال : سألت ابن عباس كذا سألتني ، قال : أراد أن لا يخرج أحداً من أمته ، أخرجه مسلم وفي أخرى عنه عند مسلم أن رسول الله عليه السلام جمع بين الصلاة في سفرة سافرها في غزوة تبوك ثم جمع بين الظهر والعصر والمغرب والعشاء ، قال سعيد : فقلت : لابن عباس ما حمله على ذلك ؟ قال : أراد أن لا يخرج أحداً وفى رواية عنه عند مسلم وفيها في غير خوف ولا مطر وفي رواية عنه قال صليت مع النبي عليه السلام ثانية جميعاً وبسبعيناً جميعاً ، قلت : يا أبا الشعفاء أظنه أخر الظهر وجعل العصر وأخر المغرب وجعل العشاء ، قال : وأنا أظنه ذلك ، وقد قال الترمذى (١) في آخر كتابه ليس فيكتابي حديث أجمعـت الأمة على ترك العمل به إلا حديث ابن عباس في الجمـع بالـمدينة من غير خوف ولا مطر ، وفي رواية : ولا سفر ، وحديث قتل شارب الخـر في المـرة الرابـعة ، ومعنى قول الترمذى أجمعـت الأمة على ترك العمل به أى من غير تأويل ، وإلا فالحنفـية عملـوا بهـما بتأـويل الجـمـاع الصـورـى ، وقد روـي البـيـقـى عن أـبـى العـالـىـةـ عن عـمـرـانـ الجـمـعـ منـ غيرـ عـذـرـ منـ الكـبـائـرـ وـأـعـلهـ الـبـيـقـىـ بالـارـسـالـ ، قال أـبـى العـالـىـةـ : لـمـ يـسـمـعـ منـ عـمـرـ ، وـرـدـ عـلـيـهـ صـاحـبـ الـجـوـهـرـ النـقـ ، فـقـالـ :

أـبـى العـالـىـةـ أـسـلـ بـعـدـ مـوـتـ النـبـىـ عليـهـ السـلـامـ بـسـقـتـينـ وـدـخـلـ عـلـىـ أـبـىـ بـكـرـ وـصـلـىـ خـلـفـ عـمـرـ

(١) وقال المنذري في الترغيب : ورواه الحاكم وقال حنش ثقة ، وقال الحافظ بل واه بمرة إلخ ، وفي التعقيبات قال الترمذى : عليه أهل العلم وأشار غير واحد بأن من صحة الحديث العمل به ، إلخ .

وقد حكى مسلم الاجماع على أنه يكفي لاتصال الاسناد المعنون ثبوت كون الشخصين في عصر واحد ، ويؤيده ما روى الترمذى بسنته عن حنش عن عكرمة عن ابن عباس عن النبي ﷺ قال من جمع بين الصالاتين من غير عذر فقد أثني باباً من أبواب الكبار ، وقد ضعف الترمذى وغيره حنشاً ، ثم قال الترمذى والعمل على هذا عند أهل العلم أن لا يجمع بين الصالاتين إلا في السفر أو بعرفة ورخص بعض أهل العلم من التابعين في الجمع بين الصالاتين للريض ، وبه يقول أحمد : وقال بعض أهل العلم يجمع بين الصالاتين في المطر ، وبه يقول الشافعى وأحمد وإسحاق ولم يرو الشافعى للريض أن يجمع بين الصالاتين ، وقد أطال الشوكان الكلام في حديث ابن عباس في حمله على الجمع الصورى ، وقال : وقد استدل بحديث الباب القائلون بجواز الجمع مطلقاً بشرط أن لا يت忤 ذلك خلقاً وعادة ، قال في الفتح : ومن قال به ابن سيرين وريعة وابن المذر والفال الكبير ، وحكاه الحطابى عن جماعة من أصحاب الحديث ، وذهب الجمهور إلى أن الجمع لغير عذر لا يجوز ، وأجاب الجمهور من حديث الباب بأوجوبه منها أن الجمع المذكور كان للرض وقواه النوى ، قال الحافظ : وفي نظر لأنه لو كان جمعه ﷺ بين الصالاتين لعارض المرض لما صل معه إلا من له نحو ذلك العذر ، ومنها أنه كان في غير فصل الظاهر ثم انكشف الغيم فبان أن وقت العصر قد دخل فصلاها ، قال النوى : وهو باطل ، ومنها أن الجمع المذكور صورى بأن يكون آخر الظهور إلى آخر وقتها وجعل العصر في أول وقتها ، قال النوى : وهذا احتمال ضعيف أو باطل لأنه مخالف للظاهر مخالفة لا تتحمل ، قال الحافظ : وهذا الذى ضعفه قد استحسن القرطبي ورجحه إمام الحرمين وجزم به من القدماء ابن الماجشون والطحاوى وقواه ابن سيد الناس بأن أبا الشعثاء وهو راوى الحديث عن ابن عباس ، قد قال به قال الحافظ أيضاً ، ويقوى ما ذكر من الجمع الصورى أن طرق الحديث كلها ليس فيها تعرض لوقت الجمع فاما أن يحمل على مطلقاها فيستلزم إخراج الصلاة عن وقتها المحدود من غير عذر ، وإما أن يحمل على صفة مخصوصة

لا تستلزم الارجاع ويجمع بها بين مفرق الأحاديث والجمع الصوري أولى والله أعلم  
 انتهى ، وما يدل على تعين حمل حديث الباب على الجمع الصوري ما أخرجه النسائي  
 عن ابن عباس بلفظ صلبت مع النبي ﷺ الظهر والعصر جميعاً والمغرب والعشاء  
 جميعاً آخر الظهر ويعجل العصر وأخر المغرب ويعجل العشاء فهذا ابن عباس روى  
 حديث الباب قد صرخ بأن ما رواه من الجمع المذكور هو الجمع الصوري ، وما يويد  
 ذلك ما رواه الشیخان عن عمرو بن دینار أنه قال يا أبا الشعثاء أظنه ، آخر الظهر  
 ويعجل العصر وأخر المغرب ويعجل العشاء ، قال : وأنا أظنه ، وأبو الشعثاء هو راوي  
 الحديث عن ابن عباس كما تقدم و من المؤيدات للحمل على الجمع الصوري ما أخرجه  
 مالك في الموطأ والبخاري وأبو داود والنمساني عن ابن مسعود قال ما رأيت رسول  
 الله ﷺ صلى صلاة لغير ميقاتها إلا صلاتين جمع بين المغرب والعشاء بالمزدلفة وصلى  
 الفجر يومئذ قبل ميقاتها فنفي ابن مسعود مطلق الجمع وحصره في جمع المزدلفة مع أنه  
 من روی حديث الجمع بالمدینة كما تقدم وهو يدل على أن الجمع الواقع بالمدینة صوري  
 ولو كان جمماً حقيقةً لتعارض روایاته ، قلت هذا الحصر مبني على هذا اللفظ  
 ولكن روایة النسائي مصريحة بذكر عرفات أيضاً فانحصر الجمع على روایته في المزدلفة ،  
 وعرفات ، ولنظمه عن عبد الله قال كان رسول الله ﷺ يصلى الصلاة لوقتها إلا جمع  
 وعرفات ، ومن المؤيدات للحمل على الجمع الصوري أيضاً ما أخرجه ابن جرير عن  
 ابن عمر قال خرج علينا رسول الله ﷺ فكان يؤخر الظهر ويعجل العصر فيجمع  
 بينهما ويؤخر المغرب ويعجل العشاء فيجمع بينهما وهذا هو الجمع الصوري وابن عمر  
 من روی جمعه ﷺ بالمدینة كما أخرج ذلك عبد الرزاق عنه ، وهذه الروایات معينة  
 لما هو المراد من لفظ « جمع » لما هو المقرر في الأصول من أن لفظ « جمع » بين  
 الظهر والعصر لا يعم وقتها كما في سائر كتب الأصول بل مدلوله لغة الهيئة الاجتماعية  
 وهي موجودة في جمع التقاديم والتأخير والجمع الصوري إلا أنه لا يتناول جميعها  
 ولا اثنين منها إذ الفعل المثبت لا يكون عاماً في أقسامه كما صرخ بذلك أئمة الأصول

فلا يتعين واحد من صور الجمجم المذكور إلا بدليل ، وقد قام الدليل على أن الجمجم المذكور في الباب هو الجمجم الصوري فوجب المصير إلى ذلك ، وقد زعم بعض المتأخرین أنه لم يرو الجمجم الصوري في لسان الشارع وأهل عصره و هو مردود بما ثبت عنه <sup>عليه</sup> من قوله للستھاضنة وإن قويت على أن تؤخري الظهور و تتعجل العصر فتقتسلين و تجتمعين بين الصلاتين ، ومثله في المغرب والعشاء وبما سلف عن ابن عباس و ابن عمر ، وقد روى عن الخطابي أنه قال لا يصح حمل الجمجم المذكور في الباب على الجمجم الصوري لأنه يكون أعظم ضيقاً من الاتيان لكل صلاة في وقتها لأن أوائل الأوقات وأواخرها ما لا يدركه الخاصة فضلاً عن العامة ويحاب عنه بأن الشارع قد عرف أمته أوائل الأوقات وأواخرها وبالغ في التعريف والبيان حتى إنه عينها بعلامات حسية لا تكاد تتبّس على العامة فضلاً على الخاصة ولا يشك منصف أن فعل الصلاتين دفعه والخروج <sup>عليها</sup> مرة أخرى من خلافه وأيسر وبهذا يندفع ما قاله الحافظ في الفتح أن قوله <sup>عليه</sup> ثلاثة تخرج أمني يقدح في حله على الجمجم الصوري لأن القصد إليه لا يخلو عن حرج فالأولى التعويل على ما قدمنا من أن ذلك الجمجم صوري بل القول بذلك متحمماً لما سلف ، وقد جمعنا في هذه المسألة رسالة مستقلة سنبناها تشنيف السمع ببطال أدلة الجمجم فن أحب الوقوف عليها فليطلبها ، انتهى كلام الشوكاني ، و الحاصل أن النص القرآني القطعي حاكم بعدم جواز الجمجم الحقيق بين الصلاتين لأنه إخراج الصلاة عن وقتها المقدم فلا يعارض هذا الحكم إلا بمثله ، نخرج بهذا الجمجم بين عرفات والمزدلفة فإن ثبوته بلغ حد التواتر على أنه من مناسك الحج بالاجاع لأنه أجمع الأمة على هذا الجمجم في الموضعين ، وأما الأحاديث التي فيها ذكر الجمجم فختلفة وأكثر الروايات في الجمجم وردت في السفر وبعضاً يوم جمع التقديم وأكثرها في جمع التأخير ، فأما جمع التقديم فغير ثابت فإن أبا داود قال حدثنا معاذ من طريق يزيد ابن أبي حبيب هذا حديث منكر وليس في جمع التقديم حدث قائم ومع هذا ليس في الحديث ذكر جمع التقديم مصرحاً بل يحتمل جمع

حدثنا القعبي عن مالك عن أبي الزبير المكي عن أبي الطفيلي  
عامر بن وائلة أن معاذ بن جبل أخبرهم أنهم خرجوا مع  
رسول الله ﷺ في غزوة تبوك فكان<sup>(١)</sup> رسول الله ﷺ  
يجمع بين الظهر والعصر والمغرب والعشاء فأخر الصلاة  
يوماً ثم خرج فصلى الظهر والعصر جميعاً ثم دخل

القديم ويتحمل غيره فلا يحمل عليه مع الاحتمال ، وأما جمع التأخير فتحمل للجمع  
الحقيقة والجمع الصوري فإذا حمل على الجمع الحقيقة يعارض الآية القطعية والأحاديث  
الظنية وهي ما تقدم بن عمر وابن عباس من أن الجمع من غير عذر من الكبار  
وابن مسعود أنه ﷺ ما صلى صلاة لغير ميقانتها إلا في المزدلفة وعرفات ، وأما  
إذ حمل على الجمع الصوري فلا يخالفه شيء من الأحاديث فالحمل عليه أولى لموافقة  
الكتاب والأحاديث التي فيها ذكر الجمع في الحضر فهذا الجمع محمول على الجمع الصوري  
قطعاً ومن حمله على غيره فقد غفل ، فهذه كلها تقتضي أن تكون الأحاديث التي فيها  
ذكر الجمع كلها غير جمع عرفات والمزدلفة محمولة على الجمع الصوري لا على الجمع  
الحقيقة - والله تعالى أعلم -

[ حدثنا القعبي عن مالك عن أبي الزبير المكي ] محمد بن مسلم بن تدرس [ عن  
أبي الطفيلي عامر بن وائلة ] بن عبد الله بن عمرو بن جحش الليثي وربما سمي عمروأ  
ولد عام أحد ورأى النبي ﷺ و عمر إلى أن مات سنة مائة وعشرين على الصحيح  
وهو آخر من مات من الصحابة قاله مسلم وغيره [ أن معاذ<sup>(٢)</sup> بن جبل أخبرهم  
أنهم ] أي الصحابة [ خرجوا مع رسول الله ﷺ في غزوة تبوك ] بفتح المثلثة وضم  
المؤودة [ فكان رسول الله ﷺ يجمع بين الظهر والعصر والمغرب والعشاء فأخر  
الصلاه ] أي صلاة الظهر [ يوماً ثم خرج فصلى الظهر والعصر جميعاً ثم دخل ]

(١) وفي نسخة : وكان . (٢) قال ابن العربي حديث معاذ هذا علل البخاري .

ثم خرج فصل المغرب والعشاء جميعاً .

حدثنا سليمان بن داود العتكي نا حماد نا أيوب عن نافع  
أن ابن عمر استصرخ على صفية و هو بمكة ، فسأر حتى

أى خبرته [ ثم خرج فصل المغرب والعشاء جميعاً ] هذا الحديث يشتمل على جلتين  
أولاً هما فكان رسول الله ﷺ يجمع بين الظهر والمغرب والعشاء ، وثانيةهما:  
فأخر الصلاة يوماً ثم خرج فصل الظهر والعصر جميعاً ثم دخل ثم خرج فصل  
المغرب والعشاء جميعاً . و لا ارتباط بينهما و لا مناسبة بل الجملة الثانية باعتبار  
الظاهر منافية للأولى ، فإن الجملة الأولى تدل على أن رسول الله ﷺ يفعل فعل الجميع  
دائماً مستمراً ، والجملة الثانية حاصلها أن رسول الله ﷺ فعل ذلك يوماً ، فلو كانت  
الجملة الأولى بلا النافية على هذا السياق ، فكان رسول الله ﷺ لا يجمع بين الظهر  
و العصر لكان الجلتان أشد ارتباطاً و مناسبة و لكن النسخ والرواية كلهم متفرقون  
على هذا السياق فإذاً بأن قوله فآخر الصلاة يوماً بيان للجملة الأولى ، فكان رسول  
الله ﷺ يجمع بين الظهر و العصر و لفظ كان ليس معناه الاستمرار على الفعل ،  
أو يقال إن الجملة الأولى : فكان رسول الله ﷺ يجمع بين الظهر و العصر و المغرب  
والعشاء ، معناه أى يجمع بين هاتين الصالاتين سأراً و الجملة الثانية فآخر الصلاة يوماً  
ثم خرج إلى آخرها ، معناه أنه جمع يوماً بين الصالاتين في حالة النزول يدل عليه لفظ  
ثم دخل ثم خرج ، وهذا الحديث هو الصحيح من حديث معاذ بن جبل ، و ليس  
فيه ذكر جمع التقاديم ، و أما حديث معاذ الذي يدعون أنه فيه جمع تقاديم  
فسيأتي قريباً .

[ حدثنا سليمان بن داود العتكي نا حماد ] يعني ابن زيد كما في نسخة [ نا  
أيوب عن نافع أن ابن عمر استصرخ ] يقال استصرخ الإنسان و به إذا أتاه  
الصارخ أى المصوت يعلمه بأمرهم حادث يستعين به عليه أو يعني له مينا [ على صفية ]

غابت الشمس و بدت النجوم فقال إن النبي ﷺ كان إذا عجل به أمر في سفر جمع بين هاتين الصالاتين فسار حتى غاب الشفق فنزل فجمع بينهما.

زوجته أى أخبر بشدة مرضها وقرب موتها ، يدل عليه ما رواه النسائي : قال سألنا سالم بن عبد الله عن الصلاة في السفر فقلنا : أكان عبد الله يجمع بين شئ من الصلوات في السفر فقال : لا إلا يجمع ثم انتهى فقال : كانت عنده صفيحة فأرسلت إليه أني في آخر يوم من الدنيا وأول يوم من الآخرة ، فركب وأنا معه ، الحديث [ و هو بمكة ] وهذا مخالف لما في رواية النسائي ، قال : سألك سالم بن عبد الله عن صلاة أبيه في السفر ، و سأله هل كان يجمع بين شئ من صلاته في سفره ، فذكر أن صفيحة بنت أبي عبيد كانت تحته فكتبت إليه وهو في زراعة له أني في آخر يوم من أيام الدنيا وأول يوم من الآخرة ، الحديث ، ويمكن أن يجمع بينهما بأنه كان بمكة ثم رجع حتى وصل إلى مزرعة له ، وهذا التأويل موقوف على أن مزرعته كانت بين مكة والمدينة ، والله تعالى أعلم .

[ فسار حتى غابت الشمس و بدت النجوم فقال : إن النبي ﷺ كان إذا عجل به أمر في سفر جمع بين هاتين الصالاتين فسار ] ابن عمر [ حتى غاب الشفق ] أى قرب غيوبته ، ويدل عليه ما رواه النسائي في هذه القصة : حتى إذا كان في آخر الشفق نزل فصل المغرب ثم أقام العشاء وقد توارى الشفق ، وفي أخرى له : وسار حتى كاد الشفق أن يغيب ثم نزل فصل و غاب الشفق فصل العشاء ، وأصرح منها ما سيأتي في أبي داود عن نافع وعبد الله بن واقد أن مؤذن ابن عمر قال : الصلاة قال : سر حتى إذا كان قبل غروب الشفق نزل فصل المغرب ثم انتظر حتى غاب الشفق فصل العشاء ، الحديث ، [ فنزل فجمع بينهما ] و ليس في الحديث دلالة على الجمع الحقيق هل هي صريحة في الجمع الصورى .

حدثنا يزيد بن خالد بن يزيد بن عبد الله موهب الرملاني  
الهمداني نا المفضل بن فضالة و الليث بن سعد عن  
هشام بن سعد عن أبي الزبير عن أبي الطفيلي عن معاذ  
بن جبل أن رسول الله ﷺ كان في غزوة تبوك إذا زاغت  
الشمس قبل أن يرتحل <sup>(١)</sup> جمع بين الظهر والعصر وأن  
يرتحل <sup>(٢)</sup> قبل أن تزيغ الشمس آخر الظهر حتى ينزل  
للعصر وفي المغرب مثل ذلك إن غابت الشمس قبل أن  
يرتحل جمع بين المغرب والعشاء ، وأن يرتحل <sup>(٣)</sup> قبل أن  
تغيب الشمس آخر المغرب حتى ينزل للعشاء <sup>(٤)</sup> ثم جمع

[حدثنا يزيد بن خالد بن يزيد بن عبد الله] ابن [موهب الرملاني الهمداني نا المفضل  
بن فضالة والليث بن سعد عن هشام بن سعد عن أبي الزبير] محمد بن مسلم [عن  
أبي الطفيلي] عامر بن وائلة [عن معاذ بن جبل أن رسول الله ﷺ كان في  
غزوة تبوك إذا زاغت الشمس] أي مالت عن وسط السماوات [قبل أن يرتحل جمع  
بين الظهر والعصر وأن يرتحل قبل أن تزيغ الشمس آخر الظهر حتى ينزل للعصر ،  
و في المغرب مثل ذلك] أي مثل ما فعل في الظهر والعصر [إن غابت الشمس  
قبل أن يرتحل جمع بين المغرب والعشاء وأن يرتحل قبل أن تغيب الشمس آخر  
المغرب حتى ينزل للعشاء ثم جمع بينها] و حدثت معاذ قد استدل به على جمع  
التقديم بين الصلاتين ، و ليس فيه دليل على ذلك كما سيأتي البحث فيها يأتي من  
حديث معاذ برواية قتيبة ، و في سند هذا الحديث هشام بن سعد و هو متكلم فيه  
و قد تقدمت ترجمته .

(١) وفي نسخة : ارتحل . (٢) وفي نسخة : يرحل .

(٣) وفي نسخة : و أن ارتحل . (٤) وفي نسخة : العشاء .

يئنها ، قال أبو داؤد<sup>(١)</sup> و رواه هشام بن عمروة عن حسین بن عبد الله عن كریب عن ابن عباس عن النبي ﷺ نحو حديث المفضل واللیث .

[ قال أبو داؤد<sup>(٢)</sup> و رواه ] أى هذا الحديث [ هشام بن عمروة عن حسین بن عبد الله ] بن عیید الله بن عباس بن عبد المطلب قال أحمد : له أشياء منكرة ، وعن ابن معین : ضعیف ، قال علی بن المدینی : تركت حدیثه و تركه أحد أيضاً ، و قال أبو زرعة : ليس بقوی ، و قال أبو حاتم : ضعیف ، و قال الجوزجانی : لا يستغل بحدیثه ، و قال السافی : متروک ، و قال في موضع آخر : ليس بثقة ، و قال الحسن بن علی بن محمد التوفی : كان الحسین بن عبد الله صدیقاً لعبد الله بن معاویة بن عبد الله بن جعفر ، و كانوا يرمیان بالزنقة ، فقال الناس إنما تصافیا على ذلك ، وقال البخاری أنه كان یتهم بالزنقة ، و قال ابن عدی : أحادیثه یشبه بعضها بعضاً و هو من یكتب حدیثه فانی لم أجده في حدیثه حدیثنا منکراً قد جاوز المقدار ، عن كریب عن ابن عباس عن النبي ﷺ نحو حديث المفضل واللیث ].

قال الشوكاف : أما حديث ابن عباس فآخرجه أيضاً اليهق والدارقطی وروی أن الترمذی حسنہ ، قال الحافظ : وكأنه باعتبار المتابعة ، وغفل ابن العربي فصحح إسناده و ليس بصحیح ، لأنہ من طریق حسین بن عبد الله و هو ضعیف ، ضعفه أبو حاتم وابن معین ، ولكن له طریق أخرى أخرجها یحیی بن عبد الحمید الحنائی عن أبي خالد الأخر عن الحجاج عن الحكم عن مقسم عن ابن عباس ، و له أيضاً طریق أخرى رواها إسماعیل القاضی فالأحكام عن إسماعیل بن أبي أویس عن أخيه

(١) و في رواية : روی هذا الحديث ابن أبي قذیک عن هشام بن سعد عن أبي الزیر على معنی حدیث مالک .

(٢) و غرض المصنف المتابعة للرواية المقدمة تقویة لها .

حدثنا قتيبة (١) نا عبد الله بن نافع عن أبي مودود عن سليمان بن أبي يحيى عن ابن عمر قال : ما جمع رسول الله صلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ بين المغرب والعشاء قط في السفر (٢) إلا مرة : قال أبو داؤد : و هنذا يروى عن أبوب عن نافع عن ابن عمر موقوفا على ابن عمر أنه لم ير ابن عمر جمع بينها قط إلا تلك الليلة يعني ليلة استصرخ على صفيحة (٣) وروى

عن سليمان بن بلال عن هشام بن عروة عن كريب عن ابن عباس بنحوه .  
 [ حدثنا قتيبة نا عبد الله بن نافع ] الصانع [ عن أبي مودود ] عبد العزيز بن أبي سليمان [ عن سليمان بن أبي يحيى ] حجازي ، قال أبو حاتم : ما بحدينه بأس ، و ذكره ابن جبان في الثقات ، و روى له أبو داؤد حديثاً واحداً في الجمع بين المغرب والعشاء [ عن ابن عمر قال : ما جمع رسول الله صلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ بين المغرب والعشاء قط في السفر إلا مرة ، قال أبو داؤد : و هذا يروى عن أبوب عن نافع عن ابن عمر موقوفاً على ابن عمر أنه لم ير ] بصيغة المجهول [ ابن عمر ] نائب الفاعل [ جمع بينهما ] أي بين الصلاة [ قط إلا تلك الليلة ] أي قال أبوب [ يعني ] نافع [ ليلة استصرخ على صفيحة ] غرض المصنف بهذا الكلام تضييف ما روى سليمان بن يحيى عن ابن عمر مرفوعاً بأنه لم يثبت في هذا الباب عن رسول الله صلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ ، و الراجح أنه فعل ابن عمر فعله حين استصرخ على صفيحة .

قلت : ولا مناقاة بين المرفوع والموقف في هذا الأمر حتى يحتاج إلى ترجيح الموقف و توهين المرفوع بل يمكن أن يكون نافع سمع من ابن عمر رواه مرفوعاً و رأى من ابن عمر فعله فرواه موقوفاً ، و لكن يختلف هذا الحديث ما رواه

(١) وفي نسخة : ابن سعيد . (٢) وفي نسخة : في سفر .

(٣) وفي نسخة : قال أبو داؤد .

من حديث مكحول عن نافع أنه رأى ابن عمر فعل ذلك  
مرة أو مرتين <sup>(١)</sup> .

حدثنا القعبي عن مالك عن أبي الزبير المكي عن سعيد بن جبير عن عبد الله بن عباس <sup>(٢)</sup> قال : صلى رسول الله صلوات الله عليه وآله وسلامه الظهر والعصر جميعاً والمغرب والعشاء جميعاً في غير خوف ولا سفر ، قال : مالك أرى ذلك كان في مطر ،

أرباب الصداق عن رسول الله صلوات الله عليه وآله وسلامه أنه تصر الصلاة في سفر تبوك وفي سفر مكة حتى رجع إلى المدينة ، فلابد أن يحمل هذا الحديث على سفر خاص [ وروى من حديث مكحول عن نافع أنه رأى ابن عمر فعل ذلك ] أى الجموع بين الصالاتين [مرة أو مرتين ] وهذه تقوية لترجيح أن الحديث موقف ولم أر هذا التعلق موصولاً فيها عندي من الكتب .

[ حدثنا القعبي عن مالك عن أبي الزبير المكي ] محمد بن مسلم [ عن سعيد بن جبير عن عبد الله بن عباس قال : صلى رسول الله صلوات الله عليه وآله وسلامه الظهر والعصر جميعاً والمغرب والعشاء جميعاً ] أى جمع بينهما [ في غير خوف ولا سفر ] أى لم يكن جمعه صلوات الله عليه وآله وسلامه بين الصالاتين لأجل أنه كان في سفر بل كان آمناً مقيناً [ قال مالك : أرى ذلك كان في مطر ] قال صاحب الجواهر النقيني هذا ما ذكره بعد في هذا الباب وعزاه إلى مسلم عن ابن عباس أنه عليه السلام جمع بالمدينة من غير خوف ولا مطر ، وقال ابن المنذر : لا يعني تحمل الأمر على

(١) وفي رواية : وروى عاصم بن محمد عن أخيه عن سالم ورواه ابن أبي نجح عن إسماعيل بن عبد الرحمن بن ذؤيب أن الجموع بينهما كان من ابن عمر بعد غيوب الشفق ، مكذا في بعض النسخ و هو مكرر كما سيأتي .  
(٢) وفي نسخة : أنه قال .

قال أبو داؤد : و رواه حماد بن سلمة نحوه عن أبي الزبير و رواه قرة بن خالد عن أبي الزبير قال في سفرة سافرناها<sup>(١)</sup> إلى تبوك .

عذر من الأعذار لأن ابن عباس أخبر بالعلة فيه وهو قوله أراد أن لا يخرج أمه اتسهي كلامه ، ثم إن مالكا لم يجز الجمع بين الظهر والعصر بعد المطر فترك ما تأول هو حديث ابن عباس عليه ، اتسهي .

قلت : والذىرأيته فى كتب المالكية من المدونة وغيرها أنه يجوز عند مالك الجمع بين المغرب والعشاء بعد المطر ولا يجوز الجمع عنده بين الظهر والعصر لهذه العلة ، فالراجح أن الحديث محمول على الجمع الصورى كما تقدم عن الشوكان مفصلا [ قال أبو داؤد و رواه حماد بن سلمة نحوه ] أي نحو ما تقدم عن مالك [ عن أبي الزبير ] .

قلت : قال البيهقي في سننه الكبرى بعد تخریج حديث مالك : وكذلك رواه زهير بن معاوية و حماد بن سلمة عن أبي الزبير في غير خوف ولا سفر إلا أنها لم يذكرها المغرب والعشاء وقالا بالمدينة ، و رواه أيضاً سفيان بن عيينة و هشام بن سعد عن أبي الزبير بمعنى حديث مالك و خالفهم قرة بن خالد عن أبي الزبير فقال في الحديث في سفرة سافرها إلى تبوك ثم ساق حديث زهير بسنته ثم ساق حديث حماد بن سلمة فقال : وأما حديث حماد بن سلمة فأخبرنا أبو الحسن بن الفضلقطان ب بغداد أخبرنا أبو سهل زيادقطان ثنا إسماعيل بن إسحاق القاضى ثنا حجاج بعنى ابن منهال قال ثنا حماد بن سلمة عن أبي الزبير عن سعيد بن جير عن ابن عباس أن النبي ﷺ جمع بين الظهر والعصر بالمدينة في غير خوف ولا سفر [ و رواه قرة بن خالد عن أبي الزبير قال : في سفرة سافرناها إلى تبوك ] هذا التعليق وصله مسلم في صحيحه .

(١) وفي نسخة : سافرها .

حدثنا عثمان بن أبي شيبة نا أبو معاوية نا الأعش عن حبيب<sup>(١)</sup> عن سعيد بن جبير عن ابن عباس قال جمع

حدثنا يحيى بن حبيب الهاشمي قال نا خالد يعني ابن الهاشمي قال نافرة قال نا أبو الزبير قال نا سعيد بن جبير قال نا ابن عباس أنس رسول الله ﷺ جمع بين الصلاة في سفرة سافرها في غزوة تبوك ، فجمع بين الظهر والعصر والمغرب والعشاء قال سعيد قلت لابن عباس ما حمله على ذلك قال : أراد أن لا يخرج أمه .

قلت : ظاهر كلام أبي داود يقتضي أن رواية قرة بن خالد هذا عن أبي الزبير ورواية مالك عن أبي الزبير حدثت واحد ، و لكن يشكل هذا بأن حدثت مالك وارد في عدم السفر و حدثت قرة في السفر فهما متناقضان ، فكيف يقال بوجعلهما ، ولا مخلص منه إلا أن يحمل قوله في غير خوف و لا سفر على السير أى لم يكن رسول الله ﷺ سائراً بل كان نازلاً فجمع بينهما في حالة النزول لا في حالة السير ، أو يقال إن الغرض من ذكر هذا التعليق بيان الاختلاف في متن الحديثين ، ففي رواية مالك نفي السفر وفي رواية قرة بن خالد ذكر السفر و الحكم بالتحادهما باعتبار اتحاد السند لا المتن ، قال البيهقي في ستة الكبرى بعد تخریج حدث قرة : رواه مسلم في الصحيح عن يحيى بن حبيب وكان قرة بن خالد أراد حدث أبى الزبير عن أبي الطفیل عن معاذ ، فهذا لفظ حدثه أو روی سعيد بن جبير الحديثين جميعاً فسمع قرة أحدهما و من تقدم ذكره الآخر وهذا أشبه ، وقد روی قرة حدث أبى الطفیل أيضاً .

[ حدثنا عثمان بن أبي شيبة نا أبو معاوية [ محمد بن حازم [ نا الأعش [ سليمان بن مهران [ عن حبيب [ بن أبي ثابت [ عن سعيد بن جبير عن ابن عباس

(١) وفي نسخة : ابن أبي ثابت .

رسول الله ﷺ بين الظهر و العصر و المغرب و العشاء  
بالمدينة من غير خوف ولا مطر فقيل لابن عباس ما  
أراد إلى ذلك قال أراد أن لا يخرج أمته .

قال جمع رسول الله ﷺ بين الظهر و العصر و المغرب و العشاء بالمدينة (١) من  
غير خوف ولا مطر فقيل لابن عباس ما [ استفهامية أى أي شئ ] [ أراد إلى  
ذلك ] أى ذاهباً إلى ذلك وهو الجمع بين الصلاتين [ قال ] أى ابن عباس [ أراد ]  
أى رسول الله ﷺ [ أن لا يخرج أمته ] أى أراد رسول الله ﷺ بالجمع بين  
الصلاتين أن لا يقع في الخرج أمته بأنه إذا وسع لهم في الأمر بأن يصلوا الصلوات  
في أول أوقاتها وفي آخر أوقاتها وإحداها في أول أوقاتها ، والثانية في آخرها يكون  
سبيلاً لدفع الخرج عنهم ، قلت : قال أبو عيسى : حديث ابن عباس قد روى عنه  
من غير وجه رواه جابر بن زيد و سعيد بن جير و عبد الله بن شقيق العقيلي ثم  
قال و العمل على هذا عند أهل العلم أن لا يجمع بين الصلاتين إلا في السفر أو  
برقة و رخص بعض أهل العلم من التابعين في الجمع بين الصلاتين للريض ، و به  
يقول أحمد و إسحاق ، و قال بعض أهل العلم يجمع بين الصلاتين في المطر ، و  
يقول الشافعي وأحمد وإسحاق ولم ير الشافعي للريض أن ينحصع بين الصلاتين ، انتهى .  
قال الشوكاني : و التخفيف في تأخير إحدى الصلاتين إلى آخر وقتها و فعل  
الأولى في أول وقتها متتحقق بالنسبة إلى فعل كل واحدة منها في أول وقتها كما كان  
دينه ﷺ قال عائشة ما صلى صلاة لآخر وقتها مرتين حتى قبضه الله تعالى و لا

(١) و قال مولانا الشاه ولی الله الدهلوی في تراجم البخاری : إن القصة كانت  
لتبوك و مني قوله « ولا سفر » أى ولا سیر بل في النزول ففهم الرواى  
من قوله « ولا سفر » المدينة فاحفظ ، ثم قال : ألا إن الثابت بالثبات  
مکذا و رده بعيد فتأمل .

**حدثنا محمد بن عبيد المحاري نا محمد بن فضيل عن أبيه عن  
نافع و عبد الله بن واقد أن مؤذن ابن عمر قال الصلاة**

يشك منصف أن فعل الصلاتين دفعة و الخروج إليه مرأة أخف من خلافه و أيسر  
و بهذا يندفع ما قاله الحافظ في الفتح أن قوله عليه السلام ، لأن لا تخرج أمتى ، يقبح  
في حله على الجمع الصوري لأن القصد إليه لا يخلو عن حرج ، فان قلت : الجماع  
الصوري هو فعل لكل واحدة من الصلاتين المجموعتين في وقتها فلا يكون رخصة بل  
عزيزه فأى فائدة في قوله عليه السلام ، لأن لا تخرج أمتى ، مع شمول الأحاديث العينة  
ل الوقت للجماع الصوري و هل حمل الجماع على ما شملته أحاديث التوقيت إلا من  
باب الاطراح لفائدة و إلغاء مضمونه ، قلت : إن الأقوال الصادرة منه عليه السلام شاملة  
ل الجماع الصوري كما ذكرت فلا يصح أن يكون رفع الحرج منسوباً إليه بل هو  
منسوب إلى الأفعال ليس إلا لما عرفناك من أنه عليه السلام ما صلى صلاة لآخر وقتها  
مرتين فربما ظن ظان أن فعل الصلاتين في أول وقتها متحرم ملازمه عليه السلام لذلك  
طول عمره فكان في جمهوراً صورياً تخفيف و تسهيل على من اقتدى بمجرد الفعل  
و قد كان اقتداء الصحابة بالأفعال أكثر منه بالأقوال و لهذا امتنع الصحابة -  
رضي الله عنهم - من نحر بذنهم يوم الحديبية بعد أن أمرهم الله عليه السلام بالنحر حتى  
دخل عليه السلام على أم سلمة مغوماً فأشارت إليه بأن ينحر و يدع الخلاق يحلق له  
ففعل فتحرروا أجمع و كانوا يهلكون غماً من شدة تراكم بعضهم على بعض حال  
الحلق ، انتهى ..

[ حدثنا محمد بن عبيد ] مصغراً [ المحاري نا محمد بن فضيل ] مصغراً [ عن أبيه ]

فضيل بن غزوان [ عن نافع و عبد الله بن واقد ] بن عبد الله بن عمر بن الخطاب  
العدوى المدف ذكره ابن حبان في الثقات ، وقال في التقريب : مقبول [ أن مؤذن  
ابن عمر ] أى عبد الله [ قال ] أى عبد الله بن عمر [ الصلاة ] أى حضر وقتها

قال سر حتى إذا كان قبل غروب الشمس نزل فصل المغرب ثم انتظر حتى غاب الشفق فصل العشاء ثم قال : إن رسول الله ﷺ كان إذا عجل به أمر صنع مثل الذي صنعت فسار في ذلك اليوم والليلة مسيرة ثلاثة ، قال أبو داؤد : رواه ابن جابر عن نافع نحو هذا بسانده .

حدثنا إبراهيم بن موسى الرازى أنا عيسى عن ابن جابر بهذا (١)

[ قال ] أى ابن عمر [ سر ] أمر من السير [ حتى إذا كان ] أى الوقت [ قبل غروب الشمس نزل ] أى عبد الله عن راحته [ فصل المغرب ثم انتظر ] أى غروب الشمس بعد الفراغ من صلاة المغرب [ حتى غاب الشفق فصل العشاء ] أى بعد غروب الشمس [ ثم قال ] أى ابن عمر [ إن رسول الله ﷺ كان إذا عجل به أمر صنع مثل الذي صنعت ] أى يجمع بين الصالحين كما جمعت [ فسار ] أى ابن عمر [ في ذلك اليوم والليلة مسيرة ] أى مسافة [ ثلاثة ] أى ثلاثة ليال مع أيامها و هذا حديث صحيح في الجمع الصوري [ قال أبو داؤد : رواه ابن جابر ] هو عبد الرحمن بن يزيد بن جابر الأزدي أبو عتبة الشامي الداراني ثقة [ عن نافع نحو هذا ] أى الحديث المتقدم [ بسانده ] أى باسناد الحديث المتقدم ، و الغرض من ذكر هذا التعليق تقوية الحديث المتقدم فان نافع روى الحديث و تابعه عبد الله بن وافق ثم روى عن نافع فضيل بن غروان و تابعه عبد الرحمن بن يزيد بن جابر فحصل له قوة ، وأخرج هذا التعليق الدارقطنى ، حدثنا أبو بكر النيسابورى أخبرني العباس بن الوليد بن المزيد قال سمعت ابن جابر يقول حدثني نافع قال سرت مع عبد الله بن عمر ، الحديث .

[ حدثنا إبراهيم بن موسى الرازى أنا عيسى ] بن يونس [ عن ابن جابر ]

(١) وفي نسخة : على هذا المعنى .

**المعنى قال أبو داؤد : و رواه عبد الله بن العلامة<sup>(١)</sup> عن نافع قال حتى إذا كان عند ذهاب الشفق نزل فجمع بينهما.**

حدثنا سليمان بن حرب و مسدد قالا نا حماد بن زيد ح و حدثنا عمرو بن عون نا حماد بن زيد عن عمرو بن دينار عن جابر بن زيد عن ابن عباس قال صلى بنا رسول الله بالمدينة ثمانين و سبعاً الظهر والعصر والمغرب والعشاء<sup>(٢)</sup> و لم يقل سليمان و مسدد بنا ، قال أبو داؤد : و رواه

هو عبد الرحمن بن يزيد بن جابر [ بهذا المعنى ] و في نسخة : على هذا ، يعني موافقاً لحديث فضيل بن غزوان عن نافع [ قال أبو داؤد : و رواه عبد الله بن العلامة ] بن زير بفتح الزاي المعمجة و سكون المؤندة ابن عطارد أبو زير ، و يقال أبو عبد الرحمن الدمشقي ثقة [ عن نافع قال ] أى نافع [ حتى إذا كان عند ذهاب الشفق ] أى قرب وقت ذهاب الشفق أى غيبوبته [ نزل ] أى عبد الله عن راحته [ فجمع بينهما ] أى بين المغرب والعشاء ، و الغرض من ذكر هذا التعليق تقوية حديث فضيل بن غزوان و ابن جابر و بيان الاختلاف في اللفظ .

[ حدثنا سليمان بن حرب و مسدد قالا نا حماد بن زيد ح و حدثنا عمرو بن عون نا حماد بن زيد عن عمرو بن دينار عن جابر بن زيد ] أى أبو الشعناء [ عن ابن عباس قال صلى بنا رسول الله عليه السلام بالمدينة ثمانين ] أى ثمانين ركعات جميعاً و هي أربع ركعات اصلاح الظهر و أربع ركعات لصلة العصر [ و سبعاً ] أى و سبع ركعات ثلاث ركعات للغرب و أربع ركعات للعشاء . [ الظهر والعصر والمغرب والعشاء و لم يقل سليمان و مسدد بنا ] أى لم يقولا لفظ « بنا » بل قالا صلى رسول الله عليه السلام و زاد لفظ « بنا » عمرو بن عون فقط [ قال أبو داؤد : و رواه

(١) و في نسخة : العلامة بن زير . (٢) و في نسخة : قال أبو داؤد :

صالح مولى التوأمة عن ابن عباس قال في غير مطر .  
 حدثنا أحمد بن صالح نا يحيى بن محمد الجارى نا عبد العزيز  
 بن محمد عن مالك عن أبي الزبير عن جابر أن رسول الله  
<sup>عليه السلام</sup> غابت له الشمس بمكة فجمع بينهما بسرف .

صالح مولى التوأمة عن ابن عباس قال [ أى ابن عباس [ في غير مطر ] أى جمع رسول الله <sup>عليه السلام</sup> بين صلاتين و صلاتين في غير مطر ، و هكذا تقدم من حديث الأعش عن حبيب عن سعيد بن جعير عن ابن عباس ولفظه « من غير خوف ولا مطر » ، و الأقرب أن معناه من غير عذر فإنه لو كان لعذر المرض أو غيره لقال لمرض و لا معنى لنفي الخوف والسفر والمطر ، و الله تعالى أعلم .

[ حدثنا أحمد بن صالح نا يحيى بن محمد ] بن عبد الله بن مهران المدفون مولى بنى نوفل [ الجارى ] بجميـن و راهـ خـيفـة و الجـار اـسـم لـسـاحـل الـبـرـ ماـ يـلىـ المـدـيـنـةـ النـبـوـيـةـ ، وـ ثـقـةـ الـعـجـلـىـ وـ ذـكـرـهـ اـبـنـ حـبـانـ فـىـ الثـقـاتـ ، وـ قـالـ فـىـ الـأـنـسـابـ :ـ هـذـهـ نـسـبـةـ إـلـىـ الـجـارـ وـ هـىـ بـلـيـدـةـ عـلـىـ السـاحـلـ بـقـرـبـ مـدـيـنـةـ رـسـوـلـ اللهـ <sup>عليه السلام</sup> [ نـاـ عـبـدـ العـزـيزـ بـنـ مـحـمـدـ ] الدـراـورـدـىـ [ عـنـ مـالـكـ عـنـ أـبـيـ الزـبـيرـ عـنـ جـابـرـ ] بـنـ عـبـدـ اللهـ  
 الأنـصـارـىـ [ أـنـ رـسـوـلـ اللهـ <sup>عليه السلام</sup> غـابـتـ لـهـ الشـمـسـ بـمـكـةـ فـجـمـعـ بـيـنـهـماـ بـسـرـفـ ] قـالـ  
 فـىـ الـقـامـوسـ :ـ وـ كـكـتـفـ مـوـضـعـ قـرـبـ التـسـعـ ،ـ قـالـ الـيـاقـوتـ الـحـوـىـ فـىـ مـعـجمـ الـبـلـدـانـ :ـ  
 سـرـفـ بـفـتـحـ أـوـلـهـ وـ كـسـرـ ثـانـهـ وـ آخـرـهـ فـاءـ مـوـضـعـ عـلـىـ سـتـةـ أـمـيـالـ بـمـكـةـ ،ـ وـ قـبـلـ  
 سـبـعـةـ وـ تـسـعـةـ وـ اـثـنـىـ عـشـرـ ،ـ تـزـوـجـ بـهـ رـسـوـلـ اللهـ <sup>عليه السلام</sup> مـيمـونـةـ بـنـتـ الـحـارـثـ وـ هـنـاكـ  
 بـنـىـ هـاـ وـهـنـاكـ تـوـفـيـتـ ،ـ اـسـتـدـلـ بـهـ الـقـائـلـوـنـ بـجـمـعـ الـصـلـاتـيـنـ حـقـيـقـةـ فـىـ وـقـتـ الـأـخـرـىـ  
 وـ أـجـابـ عـنـهـ مـوـلـانـاـ مـحـمـدـ يـحـيـيـ الـمـرـحـومـ مـنـ تـقـرـيرـ شـيـخـهـ -ـ قـدـسـ سـرـهـ -ـ فـقـالـ قـوـلـهـ  
 «ـ جـمـعـ بـيـنـهـماـ بـسـرـفـ ،ـ هـذـاـ لـاـيـمـ الـاسـتـدـلـالـ بـهـ عـلـىـ مـاـ اـدـعـوـهـ إـنـماـ هـوـ مـوـقـوفـ عـلـىـ  
 تـحـوـيدـ سـيـرـ قـصـوـاءـ نـاقـةـ رـسـوـلـ اللهـ <sup>عليه السلام</sup> فـالـظـاهـرـ مـنـهـ وـقـوعـ الـصـلـاتـيـنـ فـىـ وـقـتـهـماـ لـمـاـ

## حدثنا محمد بن هشام جار أحمد بن حنبل ناجعفر بن عون

ثبت من سرعة سيرها و أنها لم تسبق إلا مرة مع ما زرى من سير نوق العرب التي هي غير مدودة في السير عندهم و أنها كانت مدودة في ذلك معروفة .

[ حدثنا محمد بن هشام جار أحمد بن حنبل ] و هو محمد بن هشام بن عيسى بن سليمان الطالقاني المروزى (١) بتشديد الراء المضمومة كذا في التقريب ، و قال في الخلاصة محمد بن هشام بن عيسى الطالقاني أبو عبد الله المروزى بذال معجمة ، قلت : بلدان بخراسان إحداها المرو الشاهجهانى ، هذه المرو العظمى أشهر مدن خراسان و قصبتها نص عليه الحكم أبو عبد الله في تاريخ نيسابور و النسبة إليها مروزى على غير قياس و هي بفتح الميم و سكون الراء و فتح الواو آخرها زاي قال السمعانى في الأنساب : و كان إلحاقي الزاي في هذه النسبة فيما أظن لفرق بين النسبة إلى مروى وهي الثياب المشهورة بالعراق ، و المنسوب إليها خلق كثير ، منهم عبد الله بن المبارك و أحمد بن حنبل و يحيى بن معين وإسحاق بن راهويه و غيرهم ، و الثانية مرو الروذ بفتح الميم و سكون الراء آخرها واو مضاف إلى الروذ بضم الراء و سكون الواو آخره ذال معجمة كان لفظاً فارسياً آخره دال مهملاً فلما عرب أبدلت ذالاً و معناه في الفارسية التهر لأنه كان على نهر عظيم فلهذا سميت بذلك وهي صغيرة بالنسبة إلى المرو الشاهجهانى ، و النسبة إليها مرو روزى بضم مفتوحة و سكون راء أولى و فتح واو و ضم راء ثانية و بذال معجمة و مروذى بفتح الميم و ضم الراء المشددة بعدها واو ساكنة ثم ذال معجمة ينسب إليها هاشم بن الحارث وأحمد بن محمد بن الحاج أبو بكر ، ولم يظهر لي أن محمد بن هشام هذا منسوب إلى الأولى أو الثانية ، إلا أن كونه جار أحمد بن حنبل يشير إلى أنه منسوب إلى الأولى ، و قول المخاطب في التقريب بتشديد الراء المضمومة ، و كذا قول صاحب الخلاصة

(١) كذا في التقريب بالزاي ، و في التهذيب بالذال .

عن هشام بن سعد قال بينها عشرة أميال يعني بين مكة و سرف .

حدثنا عبد الملك بن شعيب<sup>(١)</sup> نا ابن وهب عن الليث قال قال ربيعة يعني كتب إليه حدثني عبد الله بن دينار قال غابت الشمس و أنا عند عبد الله بن عمر فسرنا فلما رأيناه قد أمسى قلنا الصلاة فسار حتى غاب الشفق و تصوبت النجوم

بنال معجمة يدلان على أنه منسوب إلى الثانية ، و الله تعالى أعلم [ نا جعفر بن عون عن هشام بن سعد قال ] أى هشام بن سعد [ بينها عشرة أميال يعني بين مكة و سرف ] ولعل هذا قول أبي داود أو بعض رواة السندي وقد علمت أن المسافة التي بين مكة و سرف ، قال بعضهم ستة أميال أو سبعة أميال و هو الراجح ، قلت : و قد زرتها و زرت فيها القبر الشريف لأم المؤمنين ميمونة - رضي الله تعالى عنها -

[ حدثنا عبد الملك بن شعيب ] بن الليث [ نا ابن وهب ] عبد الله [ عن الليث ] بن سعد جد عبد الملك [ قال ] أى الليث [ قال ربيعة ] بن أبي عبد الرحمن المعروف بريعة الرأى [ يعني كتب إليه ] هذا من كلام ابن وهب أو عبد الملك تفسير قوله قال ربيعة ، فان ظاهره يدل على أن ربيعة حدث الليث مشافهة و كان حدث مكتبة فسره بأن لفظ قال ليس محمولا على المشافهة بل محمول على المكتبة [ حدثني عبد الله بن دينار قال غابت الشمس و أنا عند عبد الله بن عمر فسرنا ] يعني لم ننزل للصلاة [ فلما رأيناه ] أى عبد الله [ قد أمسى ] أى دخل في ظلة الليل ولم ينزل للصلاة [ قلنا ] له [ الصلاة ] أى حاضرة فلم يلتفت [ فسار حتى غاب الشفق ] أى قرب غيبوبته لما تقدم من حديث نافع و عبد الله بن واقد بلفظ « حتى إذا كان قبل غروب الشفق ولو سلم أن معنى غاب على الحقيقة فعناء

(١) وفي نسخة : شعيب بن الليث .

إنه نزل فصل الصلاتين جميغا ثم قال رأيت رسول الله  
إذا جد به السير صلى صلاته هذه يقول يجمع بينهما  
بعد ليل ، قال أبو داؤد : رواه عاصم بن محمد عن أخيه  
عن سالم ورواه ابن أبي نجيح عن إسماعيل بن عبد الرحمن  
بن ذويب أن الجمجمة من ابن عمر كان بعد غروب  
الشفق .

حتى غاب الشفق الأخر [ وتصوّت النجوم ] أى انحدرت كا في الحديث: كنا إذا تصوّنا سبحنا ، والمراد بالانحدار ظهور نورها لأن الانحدار مستلزم ظهور نورها فاستعير له [ ثم إنه ] أى ابن عمر [ نزل فصل الصلاتين ] أى المغرب و العشاء [ جيّعا ثم قال ] أى ابن عمر [ رأيت رسول الله ﷺ إذا جد به السير ] أى أوقعه السير في الجد وأجله [ صل صلاته ] بالإضافة إلى ياه المتكلّم بتقدير المضاف أى مثل صلاته [ هذه يقول ] ابن عمر يفسّر قوله مصل صلاته ، بقوله [ يجمع ] رسول الله ﷺ [ بينهما ] أى المغرب و العشاء [ بعد ليل ] أى جنح ليل [ قال أبو داؤد ورواه عاصم بن محمد [ بن زيد بن عبد الله بن عمر بن الخطاب ثقة [ عن أخيه ] عمر بن محمد بن زيد بن عبد الله بن عمر بن الخطاب المذف نزيل عسقلان ثقة [ عن سالم ] أخرجه الدارقطني موصولا: حدثنا أبو محمد بن الساعد ثنا عيسى الله بن سعد ثنا عمي حدثنا عاصم بن محمد عن أخيه عمر بن محمد عن مافع وعن سالم قال أتى عبد الله بن عمر بخبر من صفيه فأسرع السير ثم ذكر عن النبي ﷺ نحوه وقال بعد أن خوب [ الأسدى ثقة [ أن الجميع بينهما من ابن عمر كان بعد غروب الشفق ] أخرج النسائي هذا التعليق موصولا: أخبرنا إسحاق بن إبراهيم حدثنا سفيان عن ابن أبي تحيّب عن إسماعيل بن عبد الرحمن شيخ من قريش قال صحبت ابن عمر إلى الحمى فلما غربت

حدثنا قتيبة <sup>(١)</sup> وابن موهب المعنى قالا نا المفضل <sup>(٢)</sup> عن عقيل عن ابن شهاب عن أنس بن مالك قال كان رسول الله صلی اللہ علیہ وسلم إذا ارتحل قبل أن تزيف الشمس آخر الظهر إلى وقت العصر ثم نزل جمجمة ينبعها فان زاغت الشمس قبل أن يرتحل صلى الظهر ثم ركب صلی اللہ علیہ وسلم قال أبو داؤد : كان مفضل قاضي مصر و كان مجاف <sup>(٣)</sup> الدعوة وهو ابن فضالة .

الشمس هبت أن أول له الصلاة فسار حتى ذهب ياض الأفق و خمرة العشاء ثم نزل فصل المغرب ثلاثة أى للغرب ، ثم صلى ركعتين أى للعشاء على آخرها ثم قال هكذا رأيت رسول الله صلی اللہ علیہ وسلم يفعل ، انتهى ، وهذا الحديث ليس فيه دليل على الجمع الحقيق فان معنى قوله حتى ذهب ياض الأفق المراد بالياض ياض أول الليل الذي يكون في الأفق في أول غروب الشمس أو يقال حتى قرب ذهاب ياض الأفق لحديث نافع و عدد الله بن واقد وغيرهما المتقدم .

[ حدثنا قتيبة و ابن موهب ] يزيد بن خالد [ المعنى قالا نا المفضل ] يعنيان ابن فضالة [ عن عقيل عن ابن شهاب عن أنس بن مالك ] ، قال كان رسول الله صلی اللہ علیہ وسلم إذا ارتحل قبل أن تزيف [ أى تميل ] [ الشمس آخر الظهر إلى وقت العصر ثم نزل جمجمة ينبعها ] أى الظهر والعصر [ فان زاغت الشمس قبل أن يرتحل صلى الظهر ثم ركب صلی اللہ علیہ وسلم ] ولم يجمع بين الظهر والعصر في وقت الظهر ، و هذا الحديث المتفق عليه دليل على نفي جمع للتقديم ، وقد بحث فيه العلامة العيني في شرح البخاري مطولا ومفصلا [ قال أبو داؤد : كان مفضل قاضي مصر و كان مجاف الدعوة ، وهو ابن فضالة ] .

(١) وفي نسخة : قتيبة بن سعيد . (٢) وفي نسخة : يعنيان ابن فضالة .

(٣) وفي نسخة : مستجاب .

حدثنا سليمان بن داود المهرى نا ابن وهب أخبرني جابر بن إسماعيل عن عقيل بهذا الحديث باسناده ، قال ويؤخر المغرب حتى يجمع بينها وبين العشاء حين يغيب الشفق .  
 حدثنا قتيبة بن سعيد نا الليث عن يزيد بن أبي حبيب عن أبي الطفيلي عامر بن وائلة عن معاذ بن جبل أن النبي ﷺ كان في غزوة تبوك إذا ارتحل قبل أن تزيغ <sup>(١)</sup> الشمس آخر الظهر حتى يجمعها إلى العصر ففصلهما جميعاً و إذا

[ حدثنا سليمان بن داود المهرى نا ابن وهب أخبرني جابر بن إسماعيل ]  
 الحضرى أبو عياد المصرى ذكره ابن حبان في الثقات [ عن عقيل بهذا الحديث باسناده ] المتقدم [ قال ] عقيل في حديثه [ ويؤخر المغرب حتى يجمع بينها ] أي بين صلاة المغرب [ وبين العشاء حين يغيب الشفق ] أي وقت غيبة الشفق وتأوليل أمثال هذا اللفظ ، ما كتب مولانا محمد يحيى المرحوم من تقرير شيخه قدس سره ، وهو أن الجمع لم يحصل إلا بعد الفراغ عن الصلاتين معاً ، وأما إذا صلى المغرب فقط أو الظهر فقط لم يحصل الجمع بمجرد ذلك ، مالم يضم إليها العشاء أو العصر ، والضم حصل في وقت العشاء مثلاً فهذا لا يقتضى وقوع الصلاتين في وقت واحدة منها ، وغاية مالزم بذلك وقوع الضم في وقت الأخرى ، ولا تدركه وإنما تذكر إيقاع الصلاتين في وقت واحد ، فأفهم فإنه غريب ، انتهى .

[ حدثنا قتيبة بن سعيد نا الليث عن يزيد بن أبي حبيب عن أبي الطفيلي عامر بن وائلة عن معاذ بن جبل أن النبي ﷺ كان في غزوة تبوك إذا ارتحل قبل أن تزيغ الشمس آخر الظهر حتى يجمعها إلى العصر ففصلهما جميعاً و إذا ارتحل بعد

(١) وفي نسخة : زيف .

ارتحل بعد زيه الشمس صلی الظهر والعصر جيئا ثم سار و كان إذا ارتحل قبل المغرب آخر العشاء وإذا ارتحل بعد المغرب بجعل العشاء فصلاتها مع المغرب ، قال أبو داؤد : و لم يرو هذا الحديث إلا قتيبة وحده .

زيف الشمس صلی الظهر والعصر جيئا ، ثم سار و كان إذا ارتحل قبل المغرب آخر المغرب حتى يصلها مع العشاء ، وإذا ارتحل بعد المغرب بجعل العشاء فصلاتها مع المغرب ، قال أبو داؤد : لم يرو هذا الحديث إلا قتيبة وحده [ غرض أبي داؤد ، بهذا الكلام تضييف هذا الحديث والإشارة إلى أنه شاذ ، فإن الثقات لحفظ الذين رروا عن الليث لم يذكروا جمع التقدم ، و خالفهم قتيبة فذكر فيه جمع التقدم فهو شاذة ، قال الحافظ في الفتح : والمشهور في جمع التقدم حديث معاذ ، هذا وقد أعلمه جماعة من أئمة الحديث ، بفرد قتيبة عن الليث ، و أشار البخاري إلى أن بعض الصنفاء أدخله على قتيبة ، حكاه الحكم في علوم الحديث ، وله طريق أخرى عن معاذ بن جبل آخر جهها أبو داؤد من روایة هشام بن سعد عن أبي الزير و هشام مختلف فيه ، وقد خالفه الحفاظ من أصحاب أبي الزير كالثوثوري ، وقرة بن خالد وغيرهم فلم يذكروا في روایتهم جمع التقدم انتهى ، قال الشوكاني في النيل ، حديث معاذ أخرجه أيضا ابن حبان والحاكم والدارقطني والسيحيق ، قال الترمذى حسن غريب ، تفرد به قتيبة والمعروف عند أهل العلم ، حديث معاذ من حديث أبي الزير عن أبي الطفيل عن معاذ و ليس فيه جمع التقدم يعني الذى أخرجه مسلم ، وقال أبو داؤد هذا حديث منكر و ليس في جمع التقدم حديث قائم ، و قال أبو سعيد بن يونس لم يحدث بهذا الحديث إلا قتيبة ، و يقال إنه غلط فيه وأعلمه الحكم و طول ، وابن حزم ، و قال إنه معنون يزيد بن أبي حبيب عن أبي الطفيل و لا يغفر له عنه

( باب <sup>(١)</sup> قصر قراءة الصلاة في السفر ) حدثنا حفص بن عمر نا شعبة عن عدی بن ثابت عن البراء. قال خرجنا مع رسول الله ﷺ في سفر فصلنا بنا العشاء الآخرة فقرأ في إحدى الركعتين بالتين و الزيتون .

رواية ، وقال أيضاً : إن أبي الطفيلي مقدوح لأنّه كان حامل راية المختار و هو يومن بالرجعة ، وأوجب عن ذلك بأنه إنما خرج مع المختار على قاتلي الحسين وبأنه لم يعلم من المختار اليمان بالرجعة ، قال في البدر المنير : إن للحافظ في هذا الحديث خمسة أقوال :

أحدها أنه حسن غريب قاله الترمذى .

ثانيها أنه محفوظ صحيح قاله ابن حبان .

ثالثها أنه منكر قاله أبو داؤد .

رابعها أنه منقطع قاله ابن حزرم .

خامسها أنه موضوع قاله الحاكم <sup>(٢)</sup> ، وأصل حديث أبي الطفيلي في حديث مسلم ، وأبو الطفيلي عدل ثقة مأمون ، انتهى .

[ باب قصر قراءة الصلاة في السفر، حدثنا حفص بن عمر نا شعبة عن عدی بن ثابت عن البراء قال خرجنا مع رسول الله ﷺ في سفر فصلنا بنا العشاء الآخرة فقرأ في إحدى الركعتين بالتين و الزيتون ] قال الحافظ في الفتح : رواية النسائي في الركعة الأولى ، وإنما قرأ في العشاء بقصار المفصل لكونه كان مسافراً و السفر يطلب فيه التخفيف .

(١) وفي نسخة : باب قصر قراءة السفر .

(٢) و نقل ابن القيم عن الحاكم أنه موضوع ثم رد .

( باب التطوع في السفر ) حدثنا قتيبة بن سعيد <sup>(١)</sup> نا  
الليث عن صفوان بن سليم عن أبي بسرة <sup>(٢)</sup> الغفارى عن  
البراء بن عازب الأنصارى قال صحبت رسول الله ﷺ ثمانية  
عشر سفراً فما رأيته ترك ركعتين إذا زاغت الشمس قبل  
الظهر .

[ باب التطوع في السفر ، حدثنا قتيبة بن سعيد نا الليث عن صفوان بن سليم  
عن أبي بسرة الغفارى ] قال المحافظ في تهذيب التهذيب : أبو بسرة بضم أوله و  
سكون المهملة عن البراء بن عازب صحبت رسول الله ﷺ ثمانية عشر شهراً فما رأيته  
ترك الركعتين ، الحديث ، و عنه صفوان بن سليم قال الترمذى سألت محمدأ عنه  
فلم يعرفه إلا من حديث الليث بن سعد ولم يعرف اسم أبي بسرة ، ذكره ابن جبان  
في الثقات ، قلت في السكري ، و قال العجلى : مدنى تابعى نفقة ، و قال الذهبي في  
الميزان : لا يعرف ، انتهى ، قلت : و كتب في حاشية النسخة الخطية لم يخرج في  
الأطراف على نسخة أبي بصرة بالصاد بل ذكره في ترجمة أبي بسرة بالسين [ عن  
البراء <sup>بن عازب</sup> الأنصارى قال صحبت رسول الله ﷺ ثمانية عشر سفراً فما رأيته  
ترك ركعتين إذا زاغت الشمس قبل الظهر ] و هاتان الركتتان كانتا ، تطوعاً فهذا  
يدل على أداء صلاة التطوع في السفر من غير لزوم ، فان قلت هذا الحديث معارض  
لما رواه ابن عمر ، قلت : لا تعارض ينفيها لأنه لا يلزم من كون البراء ما رأاه  
ترك أن لا يكون ابن عمر أيضاً كذلك ما ترك ، وجواب آخر لا نسلم أن هاتين  
الركعتين من السنن الرواتب وإنما هي ستة الزوال الواردة في حديث أبي أيوب  
الأنصاري ، قاله العيني .

(١) وفي نسخة : هو ابن سعيد .

(٢) وفي نسخة : أبي بصرة .

حدثنا القعنبي نا عيسى بن حفص بن عاصم بن عمر بن الخطاب عن أبيه قال صحبت ابن عمر في طريق قال فصل بنا ركعتين ثم أقبل فرأى ناساً قياماً فقال ما يصنع هؤلاء قلت يسبحون قال لو كنت مسبحاً أتمت صلاتي يا ابن أخي إني صحبت رسول الله ﷺ في السفر فلم يزد على ركعتين حتى قبضه الله عز وجل وصحبت أبا بكر فلم يزد على ركعتين حتى قبضه الله عز وجل وصحبت عمر

[ حدثنا القعنبي نا عيسى بن حفص بن عاصم بن عمر بن الخطاب [ العدوى و أبو زيد المدى لقبه رباح بمودحة و يقال له عيسى بن حفص الأنصاري لأن أمها كانت أنصارية و هي ميمونة بنت داود الخزرجي فربما عرف لقبيلة أخواله له في التكتب حدثان أحدهما عن أبيه عن عمر في قصر الصلاة والآخر عن نافع عن ابن عمر في فضل المدينة ، نقل ابن خلفون أن العجل و ثقة ، وقال أحد و ابن معين والنسائي : ثقة [ عن أبيه ] حفص بن عاصم بن عمر بن الخطاب [ قال صحبت ابن عمر في طريق ] أى في سفر قال [ فصل بنا ركعتين ثم أقبل ] أى توجه [ فرأى ناساً قياماً ] أى في الصلاة [ فقل ما يصنع هؤلاء قلت يسبحون ] أى يصلون النافلة [ قال ] أى ابن عمر [ لو كنت مسبحاً ] أى مصلياً التوافل [ أتمت صلاته ] معنى هذا الكلام أن الفرض خفف فيه بالقصر خفف في التوافل في أصلها بأنه من شاء فعل ومن شاء ترك فلو صلوا في حالة السير والتزومها لتوهم التحريم والوجوب وهو خلاف منشأ الشارع فان الفرض أحق بالاهتمام من التوافل [ يا ابن أخي إني صحبت رسول الله ﷺ في السفر فلم يزد على ركعتين ] أى ركعى الفرض [ حتى قبضه الله عز وجل و صحبت أبا بكر فلم يزد على ركعتين حتى قبضه الله عز وجل

فلم يزد على ركتتين حتى قبضه الله عز وجل وصحيت عثمان  
فلم يزد على ركتين حتى قبضه الله عز وجل وقد قال

و صحيت عمر فلم يزد على ركتتين حتى قبضه الله عز وجل وصحيت عثمان فلما يزد (١)  
على ركتين حتى قبضه الله عز وجل ] هذا الذي قال في عثمان يخالف ما في كتب  
الحديث عن ابن عمر أن عثمان تصر في ابتداء خلافته ثم أتم، قال الحافظ في الفتح :  
وفي ذكر عثمان إشكال لأنَّه كان في آخر أمره يتم الصلاة كما تقدم قريراً فيحمل على  
الغالب (٢) أو المراد به أنه كان لا يتغافل في أول أمره ولا في آخره وأنَّه إنما  
كان يتم إذا كان نازلاً، وأما إذا كان سائراً فيقصر فلذا قيده في هذه الرواية بالسفر  
و هذا أولى لما تقدم تقريره في الكلام على تأويل عثمان ، انتهى .

قلت : وفي الحديث إشكال آخر وهو أنَّ حديث ابن عمر هذا يدل على أنَّ  
رسول الله ﷺ و أبو بكر و عمر لا يسبحون ، و روى عن ابن عمر أنَّ رسول  
الله ﷺ كان يسبح و إليه أشار الترمذى في سننه فقال و روى عن ابن عمر أنَّ  
النبي ﷺ كان لا يتطوع في السفر قبل الصلاة و لا بعدها و روى عنه عن النبي  
ﷺ أنه كان يتطوع في السفر فـا وجه التوفيق بينهما ؟ قال العيني : وجه التوفيق  
ما قال شيخنا زين الدين - رحمه الله - الجواب أنَّ الفعل المطلق و صلاة الليل لم  
يمنعتها ابن عمر و لغيره ، فأما السنن الرواتب فيحمل حديثه المتقدم على الغالب  
من أحواله في أنه لا يصلى الرواتب ، وحديثه في هذا الباب على أنه فعله في بعض  
الأوقات ليبيان استجابتها و إن لم يتأتِ كد فعلها فيه كثراً كده في المضر أو أنه كان  
نازلاً في وقت الصلاة و لا شغل له يشغله عن ذلك أو سائراً وهو على راحته

(١) قال ابن العربي هذا يدل على أنَّ ما قبل إنا تأهل بهكذا باطل و بسط العيني  
وجوهه ، و سياق في البذر في باب الصلاة يبني من كتاب الحج .

(٢) وأجاب النووي بأنَّ إتمام عثمان كان مخصوصاً به .

الله عزوجل : «لقد كان لكم في رسول الله أسوة حسنة» .  
 ( باب (١) التطوع على الراحلة و الوتر ) حدثنا أحمد بن صالح نا ابن وهب أخبرني يونس عن ابن شهاب عن سالم عن أبيه قال : كان رسول الله ﷺ يسبح على الراحلة أى وجه توجه ويوتر عليها غير أنه لا يصلى المكتوبة عليها .

و لفظه في الحديث المقدم يعني حديث الباب وهو بل فقط كان وهي لا تقتضي الدوام بل ولا التكرار على الصحيح ، فلا تعارض بين حديثه ، انتهى ، قلت : و الأولى في الجواب عندي أن يحمل هذا الحديث أى الاقتصر على ركع الفرض على حالة السير سوى صلاة الليل وما روى عنه في أداء التوافل يحمل على حالة النزول [ وقد قال الله عز و جل : لقد كان لكم في رسول الله أسوة حسنة ] الأسوة بكسر همزة و ضمها القدوة وقد قرئ بهما .

[ باب التطوع على الراحلة و الوتر (٢) ] آخر لفظ الوتر وعطف على التطوع مع أنه داخل في التطوع عندم ، فإن الوتر مختلف في جوازه على الراحلة ، فإنه لا يجوز الوتر على الدابة عندنا الحنفية لوجوبه عندنا ، وأما ما سواه من الطقوس فيجوز على الراحلة بالاتفاق [ حدثنا أحمد بن صالح نا ابن وهب أخبرني يونس عن ابن شهاب عن سالم عن أبيه قال : كان رسول الله ﷺ يسبح [ أى يصلى التافلة ] على الراحلة أى وجه توجه ] بمذف إحدى التائين أى بأى وجه توجه ، وفي نسخة : توجهت

(١) وفي رواية : باب التطوع والوتر على الراحلة .

(٢) و قريب منه بتبييب الترمذى إلا أنه ذكره في أبواب القبلة ، و بسطه ابن العربي ، واستدل به على تطوع الوتر ، وأنت خير بأن الاستدلال لا يصح فاتهم أقرروا بوجوب الوتر على النبي ﷺ كا في خصائص مختصر الخليل وتهذيب التوسي فالحديث كا هو يخالفنا يخالفهم أيضا .

و هذا أمر اتفق عليه الأئمة ، ولم يختلفوا فيه في السفر إلا في ابتداء التعميرية . فلن عند الشافعى رحمة الله يجب أن يتوجه إلى القبلة ثم يتوجه حيث شاء ، وأما عندنا فلا يجب التوجه إلى القبلة ، لا في الابتداء ولا بعده لأنه لما جازت الصلاة إلى غير جهة المسجد جاز الافتتاح إلى غير جهتها ، و قال الشافعى يشرط في الابتداء أن يوجهها إلى القبلة [ و يوتر عليها غير أنه لا يصلى المكتوبة عليها ] اختلف في الورت .

قال العيني : احتاج به عطاء و ابن أبي رباح و الحسن البصري على أن للمسافر أن يصلى الورت على دابته و يروى ذلك عن علي و ابن عباس رضي الله عنهم وكان مالك يقول : لا يصلى على الراحلة إلا في سفر يقصر فيه الصلاة ، و قال الأوزاعى والشافعى : قصير السفر و طوله في ذلك سوانح يصلى على راحلته ، و قال ابن حزم في محل : و يوتر المرة قائماً و قاعداً لغير عذر إن شاء ، و قال محمد بن سيرين عن عروة و إبراهيم النخعى و أبو حنيفة و أبو يوسف و محمد لا يجوز الورت إلا على الأرض كما في الفرائض ، و يروى ذلك عن عمر بن الخطاب و ابنه عبد الله ، في روایة ذكرها ابن أبي شيبة في مصنفه ، و احتاج أهل المقالة الثانية بما رواه الطحاوى : حدثنا يزيد بن سنان قال ثنا أبو عاصم قال ثنا حنظلة بن أبي سفيان عن نافع عن ابن عمر رضي الله عنه أنه كان يصلى على راحلته و يوتر بالأرض ويزعم أن رسول الله ﷺ كذلك كان يفعل ، وهذا إسناد صحيح وهو خلاف حديث الباب ، وروى الطحاوى بسنده عن مجاهد أن ابن عمر كان يصلى في السفر على بعيره أينما توجه به فإذا كان في السحر نزل فأوتر و روى ابن أبي شيبة في مصنفه بسنده عن مجاهد قال صحبت ابن عمر من المدينة إلى مكة فكان يصلى على دابته حيث توجهت به فإذا كانت الفريضة نزل فصلى وأخرجه أحد في مسنه من حديث سعيد بن جبير أن ابن عمر كان يصلى على راحلته تطوعاً فإذا أراد أن يوتر نزل فأوتر على الأرض ، وحديث حنظلة بن أبي سفيان يدل على شيئاً : أحدهما فعل ابن عمر أنه كان يوتر بالأرض

حدثنا مسدد نا ربعي بن عبد الله بن الجارود حدثني عمرو بن أبي الحجاج حدثني الجارود بن أبي سيرة حدثني أنس بن مالك أن رسول الله ﷺ كان إذا سافر فأراد أن

و الآخر أنه روى عن النبي ﷺ أنه كان يفعل كذلك ، و حديث الباب كذلك يدل على الشينين المذكورين فلا يتم الاستدلال للطائفتين بهذه الحديثين غير أن لأهل المقالة الثانية أن يقولوا إن ابن عمر يحتمل أنه كان لا يرى بوجوب الورت ، و كان الورت عنده كسائر التطوعات ، فيجوز فعله على الدابة و على الأرض لأن صلاة إياه على الأرض لا ينفي أن يكون له أن يصلى على الراحلة .

و أما إيتاده ﷺ على الراحلة فيجوز أن يكون ذلك قبل أن يغاظ أمر الورت ثم أحكم من بعد و لم يرخص في تركه فالتتحقق بالواجبات في هذا الأمر بالأحاديث التي ذكرناها عن جماعة من الصحابة في الباب السابق ، ووجه النظر و القياس أيضاً يقتضي عدم جوازه على الراحلة ، بيان ذلك أن الأصل المتفق عدم جواز صلاة الرجل وتره على الأرض قاعداً و هو يقدر على القيام ، فالنظر على ذلك أن لا يصليه في السفر على راحلته و هو يطبق النزول ، قال الطحاوي : فمن هذه الجهة ثبت عندي نسخ الورت على الراحلة .

[ حدثنا مسدد نا ربعي بن عبد الله بن الجارود ] بن أبي سيرة بفتح المهملة و سكون الموحدة المهنلى البصرى صدوق [ حدثني عمرو بن أبي الحجاج ] ميسرة المنقري بكسر الميم و سكون التون و فتح القاف البصرى ثقة [ حدثني الجارود بن أبي سيرة ] المهنلى أبو نوقل البصرى صدوق [ حدثني أنس بن مالك أن رسول الله ﷺ كان إذا سافر ] أى خرج من مصر مسافراً كان أو مقيناً في الكفاية هو الصحيح ، و قيل المراد السفر الشرعى ، و أما في مصر فهو أبو يوسف و كرهه محمد [ فأراد أن يتطوع ] أى يتفل راكباً و الدابة تسير بنفسها أو يسوقها برجل

يتطوع استقبال بناقته قبلة فكبّر ثم صلّى حيث وجهه ركابه .  
 حدثنا القعبي عن مالك عن عمرو بن يحيى المازني عن أبي الحباب سعيد بن يسار عن عبد الله بن عمر أنه قال :  
 رأيت رسول الله ﷺ يصلى على حمار وهو متوجه إلى خير .

## واحدة على ما في الخلاصة

[ استقبل بناقته قبلة ] ليكون استقباله إلى قبلة وقت افتتاح الصلاة [ كبار ] للتحريم [ ثم صلّى حيث وجهه ركابه ] أي مستقبل قبلة أو غير مستقبلها ، أخذ بهذا الحديث الشافعى وأصحابه فأوجبوا استقبال قبلة عند التحرمة وأصحابنا لم يأخذوا به فلم يوجبا التوجه إلى قبلة في التوافل لا عند افتتاح الصلاة ولا بعده ، وأما في الفرض فقد اشترط التوجه عند التحرمة ، قلت : والجواب عن الخفية عن هذا الحديث أن الحديث ليس فيه دليل على وجوب استقبال قبلة عند التحرمة على الدابة بل يحتمل أن يكون فعله ﷺ محمولاً على الأولوية إن صح الحديث .

[ حدثنا القعبي عن مالك عن عمرو بن يحيى المازني عن أبي الحباب ] بضم المهمة و موحدتين [ سعيد بن يسار ] و زعم النهلي أنه سعيد بن مرجانة ، ولا يصح ، ثقة متقن [ عن عبد الله بن عمر أنه قال : رأيت رسول الله ﷺ يصلى ] أي صلاة التطوع [ على حمار و هو ] الواو للحال [ متوجه ] أي مستقبل [ إلى خير ] و خير في جهة الشمال من المدينة والمدينة واقعة بين مكة وخير فالمستقبل إلى خير مستدير للكعبة ، قال التووصي : قوله يصلى على حمار قال الدارقطنى وغيره : هذا غلط من عمرو بن يحيى المازني قالوا و إنما المعروف في صلاة النبي ﷺ على راحلته أو على البعير و الصواب أن الصلاة على الحمار من فعل أنس كما ذكره أنس بعد هذا و لهذا لم يذكر البخارى حديث عمرو ، هذا كلام الدارقطنى و متابعيه وفي

حدثنا عثمان بن أبي شيبة نا وكيع عن سفيان عن أبي الزيير  
عن جابر قال : بعثني رسول الله ﷺ في حاجة قال فجئت  
وهو يصلى على راحلته نحو المشرق ، والسجود أخفض  
من الركوع .

( باب الفريضة على الراحلة من عذر ) حدثنا محمود بن  
خالد نا محمد بن شعيب عن النعمان بن المنذر عن عطاء  
بن أبي رباح أنه سأله عائشة هل رخص للنساء أن يصلن  
على الدواب قالت : لم يرخص لهن في ذلك في شدة ولا

تغليط روایة عمرو نظر لأنه ثقة نقل شيئاً محتيلاً ، فلعله كان المدار مرة و البعير  
مرة أو مرات لكن قد يقال إنه شاذ خالف لرواية الجمهور في البعير و الراحلة ،  
و الشاذ مردود و هو الخالف للجماعه ، والله أعلم .

[ حدثنا عثمان بن أبي شيبة نا وكيع عن سفيان عن أبي الزيير عن جابر قال  
بعضى رسول الله ﷺ في حاجة قال : فجئت [ أى بعد قضاء الحاجة إلى رسول الله  
ﷺ ] و هو يصلى [ حال [ على راحلته نحو المشرق (١) ] ظرف أى يصلى إلى  
جانب المشرق أو حال أى متوجهاً نحو المشرق أو كانت متوجهة إلى جانب المشرق  
[ والسجود ] أى إيماؤه إليه ، وفي روایة الترمذى و يجعل السجود [ أخفض من  
الركوع ] أى أسفل من إيمائه إلى الركوع .

[ باب الفريضة على الراحلة من عذر ] أى هل يجوز الفرض على الراحلة  
لأجل عذر [ حدثنا محمود بن خالد نا محمد بن شعيب عن النعمان بن المنذر ] الغافق  
أبو الزيير الدمشق صدوق دمى بالقدر [ عن عطاء بن أبي رباح أنه سأله عائشة  
رضي الله عنها هل رخص للنساء أن يصلن على الدواب قالت لم يرخص لهن ] في  
(١) ذكرها صاحب الحannis في غزوة غطفان .

رخاء ، قال محمد : هذا في المكتوبة .

( باب متى يتم المسافر ) حدثنا موسى بن إسماعيل نا حماد  
ح و حدثنا إبراهيم بن موسى أنا ابن علية و هذا لفظه

الشرع [ في ذلك ] أى في الصلاة على الدابة [ في شدة ولا رخاء ] أى في حالة  
العسر و اليسر ، و ليس المراد منه حالة العذر ، فإنه إذا كان العذر يجوز للمساء بل  
و للرجال الصلاة على الدواب كـ هو مصرح و مفصل في كتب الفقه [ قال محمد ]  
أى ابن شعيب وهذا قول محمود بن خالد [ هذا ] أى عدم الرخصة في الصلاة على  
الدابة [ في المكتوبة ] و أما الصلوات النافلة فيجوز على الدواب في السفر من غير  
عذر ، والله تعالى أعلم .

[ باب متى يتم المسافر (١) ] المسافر يتم صلاته إذا أتم سفره و إنما السفر  
بوجهين : إما أن يصل إلى وطنه فإذا وصل إلى وطنه أتم الصلاة ، و هذا أمر  
مجموع عليه ، أو نوع الاقامة في محل يمكن الاقامة فيه فإذا نوع الاقامة في مثل هذا  
المحل يكون مقيماً ، و اختلف في مدة الاقامة فعندها الحنفية إذ نوع إقامة خمسة عشر  
يوماً يصير مقيماً ، و عند مالك و الشافعى إذا أقام أربعة أيام يتم ، و عند أحمد  
يقتصر إذا نوع الاقامة إحدى وعشرين صلاة و يتم فيها زاد ، و في هذه المسألة  
اختلاف كثير (٢)

[ حدثنا موسى بن إسماعيل نا حماد و حدثنا إبراهيم بن موسى ] الرازي  
الملقب بالصغرى [ أنا ابن علية ] إسماعيل بن إبراهيم [ وهذا لفظه ] أى لفظ إبراهيم  
(١) قلت : و تبويب أى داؤد أولى من تبويب الترمذى حيث بوب باب ما جاء  
في تقصير الصلاة ، و قال ابن العربي : اختلفت الروايات في هذه المسألة اختلافاً  
كثيراً أصله في الصحيح خمسة أحاديث ثم يسططا ثم قال : اختلف الناس في هذه  
المسألة على ثلاثة عشر قولًا إلى آخر ما قال .  
(٢) ذكر العيني اثنين وعشرين قولًا للعلماء في ذلك .

قال أنا على بن زيد عن أبي نضرة عن عمران بن حصين  
قال غزوت مع رسول الله ﷺ وشهدت معه الفتح ،  
فأقام بمكة ثماني عشرة ليلة لا يصلى إلا ركعتين ، ويقول  
يا أهل البلد : صلوا أربعاً فانا سفر .

حدثنا محمد بن العلاء و عثمان بن أبي شيبة المعنى واحد  
قالا نا حفص عن عاصم عن عكرمة عن ابن عباس أن  
رسول الله ﷺ أقام سبع عشرة بمكة يقصر الصلاة ، قال

[ قال أنا على بن زيد عن أبي نضرة ] العبدى اسمه المنذر بن مالك [ عن عمران  
بن حصين قال : غزوت مع رسول الله ﷺ [ أى غزوات ] وشهدت معه ] أى  
مع رسول الله ﷺ [ الفتح ] أى فتح مكة [ فأقام بمكة ثماني عشرة ليلة ] أى  
مع أيامها [ لا يصلى إلا ركعتين و يقول ] لمن اقتدى به من أهل مكة [ يا أهل  
البلد صلوا أربعاً ] أى لا تقتصروا الصلاة معنا بل أتموها (٢) أربعاً [ فانا ] قوم  
كما في نسخة [ سفر ] جمع سافر كصاحب و صاحب و تاجر و تاجر ، أى إنا قوم  
مسافرون فنقتصر الصلاة لأجل السفر ، و أنتم مقيمو فاتحوه . وهذا الحديث  
عند الجمهور محول على أنه ﷺ لم ينو الاقامة فامتد سفره إلى هذه الأيام .

[ حدثنا محمد بن العلاء و عثمان بن أبي شيبة المعنى واحد قالا نا حفص ] بن  
غياب [ عن عاصم ] بن سليمان الأحوص [ عن عكرمة عن ابن عباس أن رسول الله  
ﷺ أقام سبع عشرة ليلة ] بمكة [ أى في زمن فتح مكة ] يقصر الصلاة [  
و أخرج البخاري من هذا الوجه بلفظ تسعة عشر ، وقد تقدم من حديث عمران  
بن حصين ، و فيه فأقام بمكة ثماني عشرة ليلة ، وسيأتي من طريق ابن إسحاق عن

(١) و في نسخة : النبي .

(٢) و هذا إجماع و اختلف في عكسه أى اقتداء المسافر بالمقيم كاف الأوجز .

**ابن عباس و من أقام سبع عشرة قصر و من أقام أكثر أتم ، قال أبو داؤد وقال عباد بن منصور عن عكرمة عن**

الزهرى عن عبيد الله عن ابن عباس أقام رسول الله ﷺ عام الفتح خمسة عشر (١) يوماً ، وجمع البيهقي بين هذا الاختلاف بأن من قال تسعة عشرة يوم الدخول و الخروج ، و من قال سبع عشرة حذفها ، و من قال ثمانى عشرة يوم أحد هما ، و أما رواية خمسة عشر فضعفها التووى في الخلاصة و ليس بجيد لأن رواتها ثقافت ولم ينفرد بها ابن إسحاق ، فقد أخرجها النسائي من رواية عراك بن مالك عن عبيد الله كذلك و إذا ثبت أنها صحيحة فليحمل على أن الراوى ظن أن الأصل رواية سبع عشرة حذف منها يوم الدخول و الخروج فذكر أنها خمس عشرة ، و اقتضى ذلك أن رواية تسعة أرجع الروايات وبهذا أخذ إسحاق بن راهويه ، ويرجحها أيضاً أنها أكثر ما وردت به الروايات الصحيحة ، و أخذ الثورى و أهل السكوفة رواية خمس عشرة لكونها أقل ما ورد فيحمل ما زاد على أنه وقع اتفاقاً ، وأخذ الشافعى بحديث عمران بن حصين لكن محله عنده فيمن لم يزمع الإقامة فإنه إذا مضت عليه المدة المذكورة وجب عليه الاتمام ، فان أزمع الإقامة فى أول الحال على أربعة أيام أتم على خلاف بين أصحابه فى دخوله يوم الدخول و الخروج فيها أولاً ، وبحجته حديث أنس الذى يليه ، قاله الحافظ فى الفتح .

[ قال ابن عباس و من أقام سبع عشرة قصر و من أقام أكثر أتم ] قال القارى : قال ابن حجر قالوا هذا مذهب تفرد به ابن عباس والذى قاله الفقهاء أنه أقام التسعة عشر لكونه كان محاصراً للطائف أو حرب هوازن ينتظر الفتح كل ساعة ثم يرحل فلم يكن مقيماً حقيقة لما تقرر من توقيه الخروج متى انقضت حاجته وهى

(١) وأخرج النيموى بطريقين عن ابن عمر أنه إذا أراد الإقامة بمكة خمسة عشر يوماً أتم .

ابن عباس قال : أقام تسع عشرة .

حدثنا التفيلي نا محمد بن سلية عن محمد بن إسحاق عن الزهرى عن عبيد الله بن عبد الله عن ابن عباس قال : أقام رسول الله ﷺ بمسككه عام الفتح خمس عشرة يقصر الصلاة ، قال أبو داؤد وروى هذا الحديث عبدة بن سليمان وأحمد بن خالد الوھي وسلمة بن الفضل عن ابن إسحاق لم يذكروا فيه ابن عباس .

الفتح [ قال أبو داؤد وقال عباد بن منصور عن عكرمة عن ابن عباس قال : أقام تسع عشرة ] ذكره المصنف معلقاً ، وقد أخرجه البيهقي موصولاً في سنته برواية عبد الوارث عن عباد بن منصور .

[ حدثنا التفيلي نا محمد بن سلية عن محمد بن إسحاق عن الزهرى عن عبيد الله بن عبد الله عن ابن عباس قال : أقام رسول الله ﷺ بمسككه عام الفتح خمس عشرة يقصر الصلاة ، قال أبو داؤد : روى هذا الحديث عبدة بن سليمان وأحمد بن خالد الوھي وسلمة بن الفضل عن ابن إسحاق لم يذكروا فيه ابن عباس ] غرض المصنف بهذا الكلام أن ما روی محمد بن سلية عن محمد بن إسحاق عن الزهرى عن عبيد الله بن عبد الله عن ابن عباس مسندًا غير محفوظ ، والصحيح ما رواه الجماعة عبدة بن سليمان وأحمد بن خالد الوھي وسلمة بن الفضل عن ابن إسحاق مرسلًا فأنهم لم يذكروا فيه ابن عباس ، ومثل هذا قول البيهقي في سنته و زاد : و رواه عراك بن مالك عن النبي ﷺ مرسلًا ، و قال : و رواه عبد الله بن إدريس عن ابن إسحاق عن الزهرى من قوله الصحيح مرسل .

قلت : وقد أخرج الطحاوى حديث ابن ادريس مسندًا : حدثنا ابن أبي داؤد قال ثنا أبو بكر بن أبي شيبة قال ثنا ابن ادريس عن محمد بن إسحاق عن الزهرى عن

حدثنا نصر بن علي أخبرني أبي نا شريك عن ابن الأصبغاني  
عن عكرمة عن ابن عباس أن رسول الله ﷺ أقام  
بمكة سبع عشرة يصلى ركعتين .

حدثنا موسى بن إسماعيل و مسلم بن إبراهيم المعنى قالا نا  
وهيب حدثني يحيى بن أبي إسحاق عن أنس بن مالك قال

عبيد الله عن ابن عباس أن رسول الله ﷺ أقام حيث فتح مكة خمس عشرة يقتصر  
الصلوة ، وأيضاً أخرج البهق بسنده : حدثنا أبو سعيد الأشج ثنا ابن إدريس عن  
محمد بن إسحاق عن الزهرى عن عبيد الله بن عبد الله عن ابن عباس قال : أقام النبي  
ﷺ عام الفتح فتح مكة خمس عشرة يقتصر الصلاة حتى صار إلى حنين ، وأما  
حديث عراك بن مالك فأخرجه النسائي مسنداً فقال : أنا عبد الرحمن بن الأسود  
البصري ثنا محمد بن ربيعة عن عبد الحميد بن جعفر عن يزيد بن حبيب عن عراك  
بن مالك عن عبيد الله بن عبد الله عن ابن عباس أن رسول الله ﷺ أقام بمكة  
خمس عشرة يصلى ركعتين ركعتين .

[ حدثنا نصر بن علي أخبرني أبي ] على بن نصر بن علي بن صالح الأزدي  
[ نا شريك عن ابن الأصبغاني ] هو عبد الرحمن بن عبد الله بن الأصبغاني الكوفي  
الجعفى ثقة كان يتجر إلى أصبهان ، و قال البخارى في التاريخ الكبير : أصله من  
أصبهان حين افتحها أبو موسى [ عن عكرمة عن ابن عباس أن رسول الله ﷺ  
أقام بمكة ] أى في زمان فتحها [ سبع عشرة ] أى ليلة [ يصلى ركعتين ] .

[ حدثنا موسى بن إسماعيل و مسلم بن إبراهيم المعنى ] أى واحد [ قالا نا  
وهيب حدثني يحيى بن أبي إسحاق ] الحضرى مولاه البصري التحوى ثقة [ عن أنس  
بن مالك قال : خرجنا مع رسول الله ﷺ من المدينة إلى مكة ، فكان يصلى ركعتين

خرجنا مع رسول الله ﷺ من المدينة إلى مكة ، فكان يصلى ركعتين حتى رجعنا إلى المدينة فقلنا : هل أقمت بها شيئاً قال أقنا (١) عشرأ .

حدثنا عثمان بن أبي شيبة وابن المني وهذا لفظ ابن المني  
قالا نا أبوأسامة قال ابن المني قال أخبرني عبد الله بن محمد بن عمر بن علي بن أبي طالب عن أبيه عن جده أن

حتى رجعنا إلى المدينة فقلنا [ هذا قول يحيى بن أبي إسحاق لأنس بن مالك ] هل أقمت بها [ أى بمكة ] شيئاً قال : أقنا عشرأ [ أى أقنا بمكة و ما قرب منها من مي و عرفات عشرة أيام ، قال الحافظ : قال أحمد بن حنبل ليس الحديث أنس وجه إلا أنه حسب أيام إقامته بـ مكة في حجته منذ دخل مكة إلى أن خرج منها لا وجه له إلا هذا ، و قال الحب الطبرى أطلق على ذلك إقامة بمكة لأن هذه الموضع مواضع النسك و هي في حكم التابع لمهلة المقصود بالأصل لا يتوجه سوى ذلك كما قال الإمام أحمد رحمه الله ، قال النووي في شرح مسلم : إن النبي ﷺ قد مكث في اليوم الرابع ، فأقام بها الخامس و السادس و السابع ، و خرج منها في الثامن إلى مني و ذهب إلى عرفات في التاسع ، و عاد إلى مني في العاشر ، فأقام بها الحادى عشر والثانى عشر ، و نفر في الثالث عشر إلى مكة ، و خرج منها إلى المدينة في الرابع عشر ، فدة إقامته بـ مكة و حوالتها عشرة أيام ، انتهى .

[ حدثنا عثمان بن أبي شيبة وابن المني وهذا ] أى المذكور [ لفظ ابن المني  
قالا نا أبوأسامة ] حماد بن أسامة [ قال ابن المني قال ] أبوأسامة [ أخبرني عبد الله بن محمد بن عمر بن علي بن أبي طالب ] أبو محمد العلوى المدى وأمه خديجة بنت علي بن الحسين ، و لقبه دافن ، كان قليل الحديث ليس له عند أبي داود إلا

(١) وفي نسخة : أقنا بها .

عليماً كان إذا سافر سار بعد ما تغرب الشمس حتى تكاد أن تظلم<sup>(١)</sup> ثم ينزل فيصل إلى المغرب ثم يدعو بعشائه فيتعشى ثم يصل إلى العشاء ثم يرتاح ويقول : هكذا كان رسول الله عليه يصنع ، قال عثمان عن عبد الله بن محمد بن عمر بن علي سمعت أبا داؤد يقول : وروى أسامة بن زيد عن حفص بن عبيد الله يعني ابن أنس بن مالك أن أنساً كان يجمع بينهما حسین يغیب الشفق ويقول : كان النبي عليه

هذا الحديث في الجموع في السفر ، ذكره ابن حبان في الثقات [ عن أبيه ] محمد بن عمر بن علي بن أبي طالب الهاشمي أمه أسماء بنت عقيل ، كان قليل الحديث ذكره ابن حبان في الثقات [ عن جده ] عمر بن علي بن أبي طالب الهاشمي الأكبر أمه الصهباء بنت ربيعة من بني تغلب ثقة [ أن علياً ] بن أبي طالب رضي الله عنه [ كان إذا سافر سار بعد ما تغرب الشمس حتى تكاد أن تظلم ] أى تسير بعد الغروب إلى قريب من الظلام [ ثم ينزل ] عن الراحة [ فيصل إلى المغرب ] في آخر وقته [ ثم يدعو بعشائه ] أى بطعم العشاء [ فيتعشى ] أى يأكل طعام العشاء [ ثم يصل إلى العشاء ] أى صلاة العشاء في أول وقته [ ثم يرتاح ويقول : هكذا كان رسول الله عليه يصنع ] أى في الجموع بين الصلاتين ، هذا الحديث ظاهر بل صحيح في الجموع الصورى [ قال عثمان ] بن أبي شيبة [ عن عبد الله بن محمد بن عمر بن علي ] غرضه بيان الفرق بين لفظ ابن المتنى وعثمان لأن ابن المتنى حدث بالفظ الاخبار وعثمان بالفظ عن قال أبو علي اللؤلؤى [ سمعت أبا داؤد ] وفي نسخة قال أبو علي قال أبو داؤد [ يقول : وروى أسامة بن زيد عن حفص بن عبيد الله يعني ابن أنس بن مالك أن أنساً كان يجمع بينهما حسین يغیب الشفق ويقول : كان النبي عليه يصنع ذلك ورواية (١) وفي نسخة : يكاد أن يظلم .

يصنع ذلك<sup>(١)</sup> و رواية الزهرى عن أنس عن النبي ﷺ مثله .

( باب إذا أقام بأرض العدو يقصر ) حدثنا أحمد بن حنبل  
نا عبد الرزاق أنا معمر عن يحيى بن أبي كثير عن محمد  
بن عبد الرحمن بن ثوبان عن جابر بن عبد الله قال : أقام

الزهرى عن أنس عن النبي ﷺ مثله [ غرض المصنف بذكر رواية أنس ترجح  
روايته على رواية علي بن أبي طالب رضى الله عنه ، فان ظاهر رواية أنس تدل على  
الجمع الحقيق و رواية الزهرى عن أنس مخرجة في الصحيحين وغيرهما ، وأما رواية  
أسامة بن زيد فلم أجدها فيها عندي من الكتب ، قلت : واقتائل أن يقول ليس في  
الحديث دلالة على الجمع الحقيق ، فإنه يمكن أن يراد بالشفق الشفق الآخر على أن  
تحقق الجمع موقوف على تحقق الصلاتين ، فإذا أدى الصلاتين وجد الجمع وهو يتحقق  
قطعاً بعد غيوبة الشفق فلا دليل فيه على الجمع الحقيق .

[ باب إذا أقام بأرض العدو يقصر ] حاصله أن الاقامة في أرض العدو  
وإن كانت طويلة لا يخرجه عن كونه مسافراً لأن أرض العدو ليس محل إبليس وقرار  
ونية الاقامة لا تصح إلا في محل صالح للإقامة ، ودار الحرب ليست موضع قرار  
المسلمين المحاربين لجواز أن يرتعهم العدو ساعة فساعة لقوة تظهر لهم ، لأن القتال  
سيحال أو تنفذ لهم في المسلمين حيلة لأن الحرب خدعة فلم تصادف الباية حملها فلقت  
و لأن غرضهم من المكث هناك فتح المصن دون التوطن و توهم الفتاح المصن  
في كل ساعة قائم فلا تتحقق نيتهم ، وهذا هو مذهب أبي حنيفة رضى الله عنه .

[ حدثنا أحمد بن حنبل نا عبد الرزاق أنا معمر عن يحيى بن أبي كثير عن  
محمد بن عبد الرحمن بن ثوبان ] العامري عامر قريش ثقة [ عن جابر بن عبد الله

(١) وفي نسخة : قال أبو داود .

رسول الله ﷺ بتبوك عشرين يوماً يقصر الصلاة ، قال أبو داؤد : غير معمر لا يسنه (١) .

### ( باب صلاة الخوف (٢) من رأى أن يصلى بهم وهم صفان

قال أقام رسول الله ﷺ بتبوك عشرين يوماً يقصر الصلاة ] قال في الجوهر النقى : و ذكر في الخلافات أن الشافعى - رحمه الله - نص على هذا في الاملاء و إقامته عليه السلام تلك المدة ، لاتدل على أن الرجل يتم إذا أقامها إذا كانت إقامته على شيء يرى أنه ينجح في اليوم و اليومين فتأخر عن ذلك بل الصواب أنه يقصر أبداً و هذا لأنه لم ينجز إقامة ، و الأصل بقاء السفر و لهذا قال الترمذى : أجمع أهل العلم على أن المسافر يقصر ما لم يجتمع إقامة ، وإن أقى عليه ستون [ قال أبو داؤد : غير معمر لا يسنه ] قال البهقى في سنته بعد تخرج هذا الحديث : تفرد به معمر بروايته مسندأ ورواه على بن المبارك وغيره عن يحيى عن ابن ثوبان عن النبي ﷺ مرسلاً ، و روى عن الأوزاعى عن يحيى عن أنس و قال بعض عشرة و لا أراه محفوظاً ، و قد روى من وجه عن جابر بعض عشرة ، قال الشوكافى في التليل : أما حديث جابر فأخرجه أيضاً ابن حبان و البهقى و صححه ابن حزم و النووي و أعلم الدارقطنى في العلل بالرسال و الانقطاع و أن على بن المبارك و غيره من المحافظ رواوه عن يحيى بن أبي كثير عن محمد بن عبد الرحمن بن ثوبان مرسلاً ، و أن الأوزاعى رواه عن يحيى عن أنس فقال بعض عشرة ، و بهذا اللفظ أخرجه البهقى و هو ضعيف ، و قد اختلف فيه على الأوزاعى ذكره الدارقطنى في العلل و قال : الصحيح عن الأوزاعى عن يحيى أن أنساً كان يفعله ، قال الحافظ : ويحيى لم يسمع من أنس ، انتهى .

[ باب صلاة الخوف ] كتب مولانا محمد يحيى المرحوم من تقرير شيخه

(١) وفي نسخة : يرسله لا يسنه . (٢) وفي نسخة : قال أبو داؤد :

الكتنوكى - قدس سره - وبما ينبع أن يعلم أن أحداً من أصحاب الكتب المتدولة بأيدينا لم يعن بتفصيل صور صلاة الحنوف المروية عن رسول الله ﷺ غير أبي داود فإنه فصل في سنته إحدى عشرة صورة بحسب الظاهر وهي تبلغ أكثر منها باباً بعض الاحتمالات في بعض الروايات وهي كلها مقبولة عند كافة الفقهاء بحسب جوازها وإنما اختلفوا فيما بينهم فيما هي أولى منها وأفضل ، إلا صورتين فان أبي حنيفة - رحمة الله تعالى - يووهما على تقدير ثبوتها عنه ﷺ أو يحمل على اختصاصهما به ﷺ وما ذكره المؤلف بعد الكل بقوله «باب من قال يصلى بكل طائفة ركعتين ، انهى ، قلت : و مشروعيتها ثابتة بقوله تعالى « وإذا ضربتم في الأرض فليس عليكم جناح أن تقصروا من الصلاة إن خفتم أن يهتكم الذين كفروا ، إلى قوله عذاباً مهينا » ، صلاة الحنوف مشروعة بعد رسول الله ﷺ في قول أبي حنيفة ومحمد وهو قول أبي يوسف الأول ، وقال الحسن بن زياد : لا تجوز وهو قول أبي يوسف الآخر و اختلف في الأفضل من صورها فعندهما الأفضل منها ما يوافق نظم القرآن ولا يخالف موضع الاقداء ، قال في مراقي الفلاح : صلاة الحنوف جائزة بحضور العدو لوجود المليح وإن لم يشد الحنوف أو الحنوف غرق من سهل أو حرق من نار و إذا تنازع القوم في الصلاة خلف إمام واحد فيجعلهم طائفتين ويقيم واحدة بازاء العدو للحراسة ويصلى الإمام بالطائفة الأخرى ركعة من الصلاة الثانية الصبح و المقصورة بالسفر و صلى بالأولى ركعتين من الرباعية و تمضي هذه الطائفة إلى جهة العدو مشاة فإن ركبوا أو مشوا بغير جهة الاصطفاف بمقابلة العدو بطلت و جاءت تلك الطائفة التي كانت في الحراسة فأحرموا مع الإمام فصلى بهم ما تبقى من الصلاة و سلم الإمام وحده تمام صلاته فذهبوا إلى جهة العدو مشاة ثم جامت الطائفة الأولى إن شاؤا وإن أرادوا أتوا في مكانتهم بلا قرابة لأنهم لا حقوقون فهم خلف الإمام حكم لا يقرؤون و سلوا و مضوا إلى العدو ثم جامت الطائفة الأخرى

فيكبّرهم جميعاً ثم يركع بهم جميعاً ثم يسجد الامام والصف  
الذى يليه و الآخرون قيام يحرسونهم فإذا قاموا سجدة  
الآخرون الذين كانوا خلفهم ثم تأخر الصف الذى يليه  
إلى مقام الآخرين فتقديم<sup>(١)</sup> الصف الأخير إلى مقامهم ثم  
يرکع الامام ويرکعون جميعاً ثم يسجد ويسجد الصف  
الذى يليه و الآخرون يحرسونهم فإذا جلس الامام والصف

إن شاؤا صلوا ما يقى فى مكانهم لفراغ الامام ويقضون بقراءة لأنهم مسبوقون لأن  
النبي ﷺ صل صلاة الحرف على هذه الصفة وقد ورد فى صلاة الحروف روايات  
كثيرة وأصحابها ست عشرة رواية مختلفة وصلاها النبي ﷺ أربعاً وعشرين مرة ،  
وكل ذلك جائز و الأولى والأقرب من ظاهر القرآن هو الوجه الذى ذكرناه  
[من رأى] أى اعتقاد [أن يصلى] [الامام] [بهم] أى بالقوم [و هم صفان  
فيكبّر] [الامام] [بهم] أى بالتحرية [جميعاً] أى بجميع الصفين [ثم يركع بهم]  
أى بالصفين [جميعاً] فيشترك الجميع فى التحرية و القيام و الركوع [ثم يسجد  
الامام و الصف الذى يليه] [أى يتصل الامام] [و الآخرون] [أى الصف الآخر  
لا يسجد مع الامام بل هم] [قيام يحرسونهم] [أى الصف الأول] [فإذا قاموا]  
أى الامام و الصف الأول من السجدتين [يجيد الآخرون الذين كانوا خلفهم] [و هم  
الذين كانوا فى الصف الثاني] [ثم تأخر الصف الذى يليه] [الامام أى الصف الأول] [إلى  
مقام الآخرين] [أى الصف الثاني] [و تقدم الصف الأخير إلى مقامهم] [أى مقام  
الصف الأول الذى كان يلي الامام] [ثم يركع الامام ويرکعون جميعاً] [أى  
الصفان جميعاً] [ثم يسجد] [الامام] [و يسجد الصف الذى يليه] [أى الامام وهم  
الذين كانوا فى الركعة الأولى فى الصف الآخر] [و الآخرون] [أى الصف الثاني]

(١) وفي نسخة : و تقدم .

الذى يليه سجد الآخرون ثم جلسوا جميعاً ثم سلم عليهم جميعاً ، قال أبو داؤد : هذا قول سفيان ) .

حدثنا سعيد بن منصور نا جرير بن عبد الحميد عن منصور عن مجاهد عن أبي عياش الزرقى قال كنا مع رسول الله ﷺ بعسفان و على المشركين خالد بن الوليد فصلينا الظهر

و هم الذين كانوا في الصف الأول في الركعة الأولى [ يحرسونهم ] أى الامام و الصف الأول قياماً [ فإذا جلس الامام و الصف الذى يليه ] في القعدة [ سجد الآخرون ] سجدين للركعة الثانية [ ثم جلسوا جميعاً ] أى الصفان [ ثم سلم الامام ] عليهم [ أى على الصفين ] جميعاً [ وسلموا ] قال أبو داؤد : هذا قول سفيان [ و في هذه الصورة مخالفة لظاهر التنزيل فان مقتضى التنزيل أن لا يحرم الطائفة الثانية مع الامام عند تحريرته وفي هذه الصورة يحرم الصفان جميعاً مع الامام .

[ حدثنا سعيد بن منصور نا جرير بن عبد الحميد عن منصور عن مجاهد عن أبي عياش الزرقى ] الأنصارى صحابى اسمه زيد بن صامت ، وقيل ابن التعمان وقيل اسمه عيد ، وقيل عبد الرحمن بن معاوية بن الصامت روى حديثاً في صلاة الخوف شهد أحداً و ما بعدها ، و أما أبو عياش الذى روى عنه أبو صالح الزيات حديثاً عن النبي ﷺ من قال حين أصبح لا إله إلا الله وحده لا شريك له ، الحديث ، فالظاهر من كلام المحدثين أنه هو الأول [ قال كنا مع رسول الله ﷺ بعسفان ] كعنان قال أبو منصور : عسفان منهلاً من منهاهل الطريق بين حجفة و مكة ، وقال غيره : عسفان بين المسجدتين و هي من مكة على مرحلتين ، وقيل عسفان قرية جامعة بها منبر و نخيل و مزارع على ستة و ثلاثة ميلاً من مكة ، وهي حد هامة ، و قال السكري : عسفان على مرحلتين من مكة على طريق المدينة و المحفصة على ثلاث مراحل غرباً النبي ﷺ بنى لحيان بعسفان وقد مضى لمجرته خمس سنين

فقال المشركون لقد أص比نا غرة لقد أص比نا غفلة لو كنا حملنا عليهم وهم في الصلاة فنزلت آية القصر بين الظهر والعصر فلما حضرت العصر قام رسول الله ﷺ مستقبل القبلة والمشركون أمامه فصف خلف رسول الله ﷺ صف وصف بعد ذلك صف آخر فركع رسول الله ﷺ وركعوا جميعاً

وشهران وأحد عشر يوماً [ و على المشركين ] أى أمير الجيش عليهم [ خالد بن الوليد ] قلت (١) : ولم أقف على أن هذه القصة في أى غزوة وقعت ؟ فان رسول الله ﷺ نزل بسعفان في غزوة بني لحيان ولم يكن فيها قتال ، قال بعض أهل التاريخ : ولم يلقوا أحداً و انصرف رسول الله ﷺ إلى المدينة ولم يلق كيداً ، ولا يثبت من كتب التاريخ أن خالد بن الوليد كان أميراً جيئن على المشركين ، والله تعالى أعلم [ فصلينا الظهر فقال المشركون ] لما رأونا مشتغلين في الصلاة لانتفت إلى أحد [ لقد أصبتنا ] من المسلمين [ غرة ] أى غفلة [ لقد أصبتنا غفلة ] فتكرار هذا الكلام لتمدد القائلين أى قال بعضهم هذا اللفظ وبعضهم هذا ويحتمل أنهم كرروا هذا اللفظ استبشاراً و فرحاً [ لو كنا حملنا عليهم ] أى على المسلمين [ و هم في الصلاة ] و الجزاء عذوف أى لأهلكناهم ، فاللازم علينا أن نحمل عليهم في حالة الصلاة وهي حالة غفلتهم [ فنزلت آية القصر بين الظهر والعصر ] و لفظ السافى فنزلت يعني صلاة الخوف [ فلما حضرت العصر ] أى صلاة العصر [ قام رسول الله ﷺ مستقبل القبلة والمشركون أمامه ] أى في

(١) قلت : و حق لي أنها في غزوة الحديبية كما في التلخيص فله الحمد والمنة ، وقد صرخ به الحافظ ، و يشكل عليه أن خالد بن وليد لم يشعر لهم كما في رواية البخارى الطويلة في قصة الحديبية ، و في المنهل : إن صلاة فيها كانت جمادى الأولى سنة ست بعد الخندق و بنى قريظة .

ثم سجد و سجد الصف الذي يلوّنه و قام الآخرون يحرسونهم  
 لما صلّى هؤلاء السجّدين و قاما! سجد الآخرون الذين  
 كانوا خلفهم ثم تأخر الصف الذي يليه إلى مقام الآخرين  
 و تقدم الصف الأخير إلى مقام الصف الأول ثم ركع (١)  
 رسول الله ﷺ و ركعوا جميعاً ثم سجد و سجد الصف الذي  
 يليه و قام الآخرون يحرسونهم فلما جلس رسول الله  
 ﷺ و الصف الذي يليه سجد الآخرون ثم جلسوا جميعاً

جهة القبلة [ فصّف خلف رسول الله ﷺ صف و صف بعد ذلك الصف صف آخر ]  
 أي صف رسول الله ﷺ خلفه صفين قدم أحدهما على الآخر فكبير رسول الله  
 ﷺ فكبّروا جميعاً فقاموا جميعاً [ فركع رسول الله ﷺ و ركعوا جميعاً ثم  
 سجد ] رسول الله ﷺ [ و سجد الصف الذي يلوّنه ] وفي المصرية : الصف الذين  
 يلوّنه [ و قام ] أي بقي قائمين [ الآخرون يحرسونهم ] أي الصف الأول [ فلما  
 صلّى هؤلاء ] أي الصف الأول [ السجّدين و قاما! سجد الآخرون الذين كانوا  
 خلفهم ثم تأخر الصف (٢) الذي يليه [ أي الصف الأول [ إلى مقام الآخرين ]  
 أي الصف الثاني ] و تقدم الصف الأخير إلى مقام الصف الأول ثم ركع رسول  
 الله ﷺ و ركعوا [ أهل الصفين ] جميعاً ثم سجد [ رسول الله ﷺ ] و سجد  
 الصف الذي يليه و قام الآخرون يحرسونهم فلما جلس رسول الله ﷺ و الصف  
 الذي يليه سجد الآخرون ثم جلسوا [ أي أهل الصفين ] جميعاً وقد أخرج التسافى

(١) وفي نسخة : فركع .

(٢) قال القارى قال ابن حجر : و يشترط حبستن كما علم بأدلة أخرى أن لا  
 يزيد فعل كل من المتقدّمين و المتأخّرين على خطوتين و إلا بطلت صلاة إن  
 توالت أفعاله ، انتهى .

## فصل عليهم جميعاً فصلاتها بعسفان و صلاتها يوم نبى سليم

هذا الحديث من طريق عبد العزيز بن عبد الصمد ثنا منصور عن مجاهد عن أبي عياش الزرق ، وفي سياقه مخالفة لسياق أبي داؤد في سياق أبي داؤد ذكر سجود الصف الثاني قبل تبادل الصفواف ، وفي حديث النسائي بعده و لفظه « ثم سجد الذين يلونه و تأخر هؤلاء الذين يلونه و تقدم الآخرون فسجدوا » .

قلت : وإن كان عبد العزيز بن عبد الصمد أحفظ وأوعى من جرير بن عبد الحميد لكن حديث شعبة عن منصور عند النسائي ، و حديث الثورى عن منصور عند أحمد يوافق سياق أبي داؤد فيرجح حديث جرير على حديث عبد العزيز [فصل عليهم جميعاً فصلاتها بعسفان ] قال ابن القيم في زاد المعاد : و الظاهر أن رسول الله ﷺ أول صلاة صلاماً للخوف بعسفان كما قال أبو عياش الزرقى كنا مع رسول الله ﷺ بعسفان ، الحديث ، رواه أحمد و أصحاب السنن و كذا قال أبو هريرة كان رسول الله ﷺ نازلاً بين ضجنان و عسفان و ذكر الحديث قال الترمذى حديث حسن صحيح و لا خلاف بينهم أن غزوة عسفان كانت بعد الخندق وقد صح عنه ﷺ أنه صلى صلاة الخوف بذات الرقاع فلم أنها بعد الخندق وبعد عسفان و يؤيد هذا أن أبي هريرة و أبو موسى شهدا ذات الرقاع كا في الصحيحين عن أبي موسى أنه شهد غزوة ذات الرقاع ، و أما أبو هريرة ففي المسند و السنن أن مروان بن الحكم سأله هل صليت مع رسول الله ﷺ صلاة الخوف قال نعم قال متى قال عام غزوة نجد ، و هذا يدل على أن غزوة ذات الرقاع بعد خير و إن من جعلها قبل الخندق فقد وهم و هما ظاهراً ، ثم قال فالصواب تحويل ذات الرقاع من هذا الموضع إلى بعد الخندق و بعد خير ، و إنما ذكرنا هاهنا تقليداً لأهل المغارى و السير ثم تبين لنا وهمهم ، و بالله التوفيق ، انتهى .

قلت : و الموضع الذى صلى فيه رسول الله ﷺ صلاة الخوف جلتها

قال أبو داؤد : رواه أبوي و هشام عن أبي الزيير عن جابر هذا المعنى عن النبي ﷺ ، و كذلك رواه داؤد بن

(١) و ذكر مررة باسم ضجنان ، و ذات الرقاع وبطن نخلة ذو قرد ونخل  
و غزوة نجد و لم أقف على ترتيبها باعتبار التاريخ [وصلاتها يوم بني سليم] الذي  
يعلم من بعض كتب التاريخ أن غزوة بني سليم هي غزوة بحران ، قال في تاريخ  
الجيش في وقائع السنة الثالثة من الهجرة : وفي هذه السنة كانت غزوة بحران وتسعني  
غزوة بني سليم من ناحية الفرع بفتح الفاء و الراء ، و في سيرة ابن هشام لما رجع  
رسول الله ﷺ من غزوة خطفان إلى المدينة لبث بها شهر ربيع الأول كله إلا  
قليلًا منه ثم غزا يريد قريشاً واستعمل على المدينة ابن أم مكتوم حتى بلغ بحران  
معدناً بالحجاز من ناحية الفرع فأقام به شهر ربيع الآخر و جادى الأولى ثم رجع  
إلى المدينة و سببها أنه بلغه عليه السلام أن بها جمماً كثيراً من بني سليم خرج في  
ثلاث مائة رجل من أصحابه فوجدهم قد تفرقوا في مياهمهم ولم يلق كيداً ، انتهى

قلت : و لم يذكر فيها أحد من أصحاب السير قصة صلاة الحنف [ قال أبو داود : رواه (٢) أبوب و هشام عن أبي الوبير عن جابر هذا المعنى عن النبي ﷺ ] وقد أخرج ابن ماجة حديث أبوب عن أبي الزبير عن جابر بن عبد الله بمعنى حديث أبي عياش الورق ، و أما حديث هشام عن أبي الزبير عن جابر و قوله ابن جرير بسندين حدثني محمد بن معمر قال ثنا حاد بن مسعدة عن هشام بن أبي عبد الله عن أبي الزبير عن جابر عن رسول الله ﷺ بنحوه . حدثنا مؤمل بن هشام قال ثنا إسماعيل بن إبراهيم عن هشام عن أبي الزبير عن جابر قال كنا مع رسول الله ﷺ فذكر نحوه [ وكذلك رواه ] أى هذا الحديث الذى رواه أبو عياش الورق

(١) قال في مراقي الفلاح : صلاتها أربعاً وعشرين مرّة .

(٢) في التقرير أشار به إلى كثرة طرق الرواية.

حسين عن عكرمة عن ابن عباس ، و كذلك عبد الملك بن عطاء عن جابر<sup>(١)</sup> ، و كذلك قتادة عن الحسن عن حطان عن أبي موسى فله ، و كذلك عكرمة بن خالد عن مجاهد عن النبي ﷺ ، و كذلك هشام بن عروة عن أبيه عن النبي ﷺ و هو قول الثورى .

[ داود بن حسين عن عكرمة عن ابن عباس ] وقد أخرجه النسائي في مجيئه بسنده عن ابن إسحاق قال حدثني داود بن الحسين عن عكرمة عن ابن عباس قال : ما كانت صلاة الخوف إلا سجدتين كصلاة أحراسكم هؤلاء اليوم خلف أمّتكم هؤلاء إلا أنها كانت عقباً قامت طائفة منهم وهم جميعاً مع رسول الله ﷺ ، الحديث [ وكذلك ] أى كما روى جرير عن منصور عن مجاهد عن أبي عياش روى [ عبد الملك عن عطاء عن جابر ] مرفوعاً وقد أخرجه النسائي : أخبرنا علي بن الحسين الدرهي و إسماعيل بن مسعود قالا حدثنا خالد قال : حدثنا عبد الملك بن أبي سليمان عن عطاء عن حطان عن جابر قال : شهدنا مع رسول الله صلاة الخوف فقمنا خلفه صفين و العدو يبتنا و بين القبلة ، الحديث [ وكذلك قتادة عن الحسن عن حطان عن أبي موسى فله ] قلت لم أجد هذا الأثر فيها عندي من الكتب إلا ما أخرج ابن جرير في تفسيره بسنده عن يونس بن عبيد عن الحسن أن أبو موسى الأشعري صلى بأصحابه صلاة الخوف بأصبهان إذا غزاها قال : فصلى بطائفة من القوم ركعة و طائفة تحرس فنكص هؤلاء الذين صلوا بهم ركعة وخلفهم الآخرون فقاموا فصلوا بهم ركعة ثم سلم فقامت كل طائفة فصلت ركعة ، انتهى ، و ليس فيه ذكر حطان بين الحسن و أبي موسى ، و أيضاً سياق هذا الحديث مخالف لسياق حديث أبي عياش [ وكذلك عكرمة بن خالد عن مجاهد عن النبي ﷺ ] وقد أخرج ابن جرير عن أبي نجيح عن مجاهد قال قوم كان النبي

(١) وفي نسخة : قال أبو داود : وكذلك ..

( باب من قال يقوم صف مع الامام وصف وجاه العدو  
فيصل بالذين يلونه ركعة ثم يقوم قائماً حتى يصلى الذين  
معه ركعة أخرى ، ثم ينصرفوا فيصفوا وجاه العدو  
وتحنى الطائفة الأخرى فيصل بهم ركعة وثبتت جالساً  
فيتمون لأنفسهم ركعة أخرى ثم يسلم بهم جميعاً ) .

حدثنا عبيد الله بن معاذ نا أبى نا شعبة عن عبد الرحمن بن  
القاسم عن أبيه عن صالح بن خوات عن سهل بن أبى  
حشمة أن النبي ﷺ صلى بأصحابه في خوف فجعل لهم خلفه صفين  
فصل بالذين يلونه ركعة ثم قام فلم يزل قائماً حتى صلى

ﷺ وأصحابه بسفان والمشركون بضجنان فتوافقوا فصلى النبي ﷺ بأصحابه صلاة  
الظهر ركعتين ثم ساق الحديث مثل حديث أبى عياش الورق . و لكن ليس فيه  
ذكر عكرمة بن خالد بل فيه في محله ابن أبى نجح ، قلت : و هذا الحديث مرسل ،  
[ و كذلك هشام بن عروة عن أبىه عن النبي ﷺ ] و لم يوجد هذا الأثر في  
شئ من الكتب [ و هو قول الثورى ] و هذا تكرار .

[ باب من قال يقوم صف مع الامام وصف وجاه العدو فيصلى ] الامام  
[ بالذين يلونه ] أى بأهل الصف الذى يتصل بالامام [ ركعة ثم يقوم ] أى الامام  
[ قائماً حتى يصلى الذين معه ] أى مع الامام [ ركعة أخرى ثم ينصرفوا فيصفوا  
وجاه العدو وتحنى الطائفة الأخرى فيصلى ] الامام [ بهم ركعة ] ثانية [ وثبتت ]  
الامام [ جالساً ] في التشهد [ فيتمون ] أى الطائفة الأخرى [ لأنفسهم ركعة  
أخرى ثم يسلم بهم جميعاً ] .

[ حدثنا عبيد الله بن معاذ نا أبى [ معاذ بن معاذ ] نا شعبة عن عبد الرحمن  
بن القاسم [ بن محمد بن أبى بكر الصديق ] عن أبىه [ قاسم ] عن صالح بن خوات [  
فتح المعجمة و تشديد الواو آخره مشاة ابن جير ابن النعيم الانصارى المدى ثقة

## الذين خلفهم ركعة ثم تقدموا وتأخر الذين كانوا قد أمهلوا

[ عن سهل (١) بن أبي حمزة أن النبي ﷺ صلى الله عليه وسلم صلى بأصحابه في خوف بجعلهم خلفه صفة فصلى بالذين يلوونه ركعة ثم قام فلم يزل قائماً حتى صلى الذين خلفهم ركعة ] وكذا في جميع النسخ الموجودة لابي داود : خلفهم بضمير الجمّ بظاهره الراجع إلى أهل الصف الأول ، وقد أخرج مسلم هذا الحديث بهذا السنّد وبه أيضاً : خلفهم بضمير الجمّ ، ولكن أخرج ابن جرير هذا الحديث في تفسيره بهذا السنّد بعينه وفيه : حتى صلى الذين خلفه ركعة بافراد الضمير الراجع إلى رسول الله ﷺ وكذا ذكر الورقاني هذا الحديث وعزاه إلى الشيختين ، وقال والله لفظ مسلم ، فقال : ورفعه يحيى القطان في رواية عن شعبة عن عبد الرحمن بن القاسم عن أبيه عن صالح بن خوات عن سهل بن أبي حمزة ، وفيه : حتى صلى الذين خلفه ركعة بافراد ضمير خلفه وحاصل الفرق بينهما أن ما في أبي داود و مسلم بن ضمير الجم الراجع إلى الصف الأول يقتضي أن الطائفة الثانية صلوا ركعتهم الأولى قبل أن يصلى الطائفة الأولى ركعتهم الثانية ، و حاصل ما في ابن جرير من إفراد الضمير أن الطائفة الأولى لما صلوا ركعتهم الأولى مع الإمام وبقي الإمام قائماً في الركعة الثانية صلوا ركعتهم الثانية قبل أن يصلى الطائفة الثانية ركتيه ، و ما في ابن جرير عندي هو الأقرب إلى الصواب ، فإن الإمام أحمد أخرج في مسنده ، حدثنا محمد بن جعفر ، قال ثنا شعبة عن يحيى بن سعيد و عبد الرحمن بن القاسم بن محمد بن أبي بكر الصديق عن القاسم عن صالح بن خوات عن سهل بن أبي حمزة ، أما عبد الرحمن فرفعه إلى النبي ﷺ ، وأما يحيى فذكر عن سهل ، قال يقوم الإمام وصف خلفه وصف بين يديه

(١) وفي العرف الشذى : إن في حديث سهل اضطراباً لم يتعرض له أحد وهو أن سياقه في مغازي البخاري والترمذى و ابن ماجة معاذرة كما في مسلم و أبي داود والنسائي ، والطحاوى ، والحديث واحد سنداً ومتناً و مرفوع .

فصل بِهِمُ النَّبِيُّ رَبِّكُمْ رَكْعَةً ثُمَّ قَعْدَةً حَتَّىٰ صَلَى اللَّهُ عَزَّوَجَلَّ عَلَيْهِ السَّلَامُ الظَّالِمُ تَخَلَّفُوا رَكْعَةً ثُمَّ سَلَمَ ، قَالَ أَبُو دَاوُدٍ : أَمَا رِوَايَةُ يَحْيَى بْنِ سَعِيدٍ عَنِ الْقَاسِمِ نَحْوَ رِوَايَةِ يَزِيدِ بْنِ رُومَانَ إِلَّا أَنَّهُ خَالِفُهُ فِي

فِي صَلَوةِ الظَّالِمِ خَلْفَهُ رَكْعَةً وَسَجَدَتِينِ ، ثُمَّ يَقُومُ قَانِمًا حَتَّىٰ يَصْلُو رَكْعَةً أُخْرَىٰ ، ثُمَّ يَتَقدِّمُونَ إِلَى مَكَانِ أَهْلِ الصَّابِرَةِ ، ثُمَّ يَجْعَلُ أَوْلَئِكَ فِي قَوْمَنَةٍ مَقَامَ هُولَاءِ فِي صَلَوةِ الظَّالِمِ رَكْعَةً وَسَجَدَتِينِ ، ثُمَّ يَقْعُدُ حَتَّىٰ يَقْضُوا رَكْعَةً أُخْرَىٰ ، ثُمَّ يَسْلِمُ عَلَيْهِمْ ، فِي هَذَا الْحَدِيثِ تَصْرِيفٌ بِأَنَّ أَهْلَ الصَّفِ الْأَوَّلِ صَلَوُا رَكْعَتِيهِمْ قَبْلَ أَهْلِ الصَّفِ الثَّانِي ، وَيُمْكِنُ أَنْ يُوجَّهَ سِيَاقُ أَبِي دَاوُدٍ وَسِيَاقُ مُسْلِمٍ بِأَنَّ يَقَالُ مَعْنَىَ قَوْلِهِ : بِعِلْمِهِ خَلْفَهُ صَفَيْنِ ، بِأَنَّ الصَّفِ الْأَوَّلَ كَانَ خَلْفَهُ حَقِيقَةً ، وَأَمَا الصَّفِ الثَّانِي فَكَانَ وَجَاهَ الْعُدُوِّ حَقِيقَةً وَكُوْنَهُ خَلْفَ الْإِمَامِ حَكَمَا وَبِجَازَآ بِأَنَّهُ سَيَكُونُ خَلْفَهُ ، وَنَظِيرُهُ مَا أَخْرَجَهُ أَبْنَاءُ جَرِيرٍ فِي تَفْسِيرِهِ بِسَنَدِهِ عَنْ أَبْنَاءِ عَبَّاسٍ أَنَّ رَسُولَ اللَّهِ رَبِّكُمْ رَبِّ الْعَالَمِينَ صَلَى اللَّهُ عَزَّوَجَلَّ عَلَيْهِ السَّلَامُ صَلَى اللَّهُ عَزَّوَجَلَّ رَبِّكُمْ رَبِّ الْعَالَمِينَ يَلوَّنُهُ رَكْعَةً مَعَ سَجَدَتِيهَا وَهُمُ الصَّفِ الْأَوَّلُ ، ثُمَّ قَامَ الْإِمَامُ إِلَى الرَّكْعَةِ الثَّانِيَةِ فَلَمْ يَزِلْ قَانِمًا حَتَّىٰ صَلَى اللَّهُ عَزَّوَجَلَّ رَبِّكُمْ رَبِّ الْعَالَمِينَ خَلْفَهُمُ الصَّفِ الْأَوَّلِ وَصَفَا مَوَازِي الْعُدُوِّ الْحَدِيثِ فَصَلَى الْإِمَامُ بِالَّذِينَ يَلوَّنُهُ رَكْعَةً مَعَ سَجَدَتِيهَا وَهُمُ الصَّفِ الْأَوَّلُ ، أَيْ خَافَ الصَّفِ الثَّانِي لِأَنَّهَا كَانَتْ قَدَامَ الْإِمَامِ وَجَاهَ الْعُدُوِّ فَلَمْرَادُ بِالَّذِينَ خَلْفَهُمُ الصَّفِ الْأَوَّلِ وَبِضَمِيرِ الْجِنْحَنِ الصَّفِ الثَّانِي [ ثُمَّ تَقَدَّمُوا ] أَيْ الصَّفِ الْأَوَّلِ وَجَاهَ الْعُدُوِّ [ وَ تَأْخِرُ الَّذِينَ كَانُوا قَدَامَهُمْ ] أَيْ قَدَامَ الصَّفِ الْأَوَّلِ ، وَهُوَ الصَّفِ الثَّانِي ، الَّذِينَ كَانُوا وَجَاهَ الْعُدُوِّ [ فَصَلَى بِهِمُ النَّبِيُّ رَبِّكُمْ رَبِّ الْعَالَمِينَ ] أَيْ الرَّكْعَةِ الثَّانِيَةِ لِهِ [ ثُمَّ قَعَدَ ] أَيْ فِي التَّشْهِيدِ [ حَتَّىٰ صَلَى اللَّهُ عَزَّوَجَلَّ رَبِّكُمْ رَبِّ الْعَالَمِينَ تَخَلَّفُوا ] أَيْ الصَّفِ الثَّانِي الَّذِي تَخَلَّفَ فِي الرَّكْعَةِ الْأَوَّلِيَّةِ عَنْ صَلَاتِ الْإِمَامِ [ رَكْعَةً ] ثَانِيَةً [ ثُمَّ سَلَمَ ] أَيْ رَسُولُ اللَّهِ رَبِّكُمْ رَبِّ الْعَالَمِينَ وَالظَّالِفَتَانِ جِيَعاً فَعَلَى هَذَا تَطَابِقُ الْأَحَادِيثِ الْوَارَدَةِ عَنْ سَهْلِ بْنِ أَبِي حَمْضَةَ بْنِ عَاصِمَ بْنِ سَعِيدٍ وَيَطَابِقُ الْحَدِيثُ تَرْجِيَةُ الْبَابِ مَطَابِقَةً تَامَّةً [ قَالَ أَبُو دَاوُدٍ : أَمَا رِوَايَةُ يَحْيَى بْنِ سَعِيدٍ [ الْأَنْصَارِيُّ ] عَنِ الْقَاسِمِ [ بْنِ مُحَمَّدٍ بْنِ أَبِي بَكْرِ الصَّدِيقِ ]

السلام و رواية عبيد الله نحو رواية يحيى بن سعيد ، قال و ثبت قائمًا .

( باب من قال إذا صلى ركعة و ثبت قائمًا أتموا لأنفسهم ركعة ثم سلموا ثم انصرفوا فكانوا وجاه العدو واختلف في السلام ) .

حمدثنا القعبي عن مالك عن يزيد بن رومان عن صالح بن خوات عن صلی مع رسول الله ﷺ يوم ذات الرقاع

[ نحو رواية يزيد بن رومان ] أى متفقان في المعنى [ إلا أنه ] أى حديث يحيى [ خالقه ] أى حديث يزيد بن رومان [ في السلام و رواية عبيد الله نحو رواية يحيى بن سعيد قال و ثبت قائمًا ] هذه العبارة مكررة ، و سينذكرها المصنف في آخر الباب اللاحق و ليست هنها في محلها ، فإنه لم يتقدم ذكر رواية يحيى و لا ذكر رواية يزيد بن رومان فلعلها من تصرف النساخ .

[ باب من قال إذا صلى ] الامام والصف الأول [ ركعة و ثبت قائمًا ] أى في الركعة الثانية [ أتموا ] أى أهل الصف الأول [ لأنفسهم ركعة ] ثانية [ ثم سلوا (١) ] أى فرغوا عن الصلاة بالسلام قبل الامام [ ثم انصرفوا ] عن الامام [ فكانوا وجاه العدو واختلف في السلام ] أى وقع الاختلاف بين الروايتين في السلام أى في سلام الامام بأن في إحداهما سلم الامام مع الجماعة ، وفي ثانيتها لم يسلم الامام مع إحدى الجماعتين بل سلم الطائفية قبل الامام ، ثم لما تم ركعتنا الامام سلم الامام و بقى للطائفية الثانية ركعتها الأخرى فلما أتموها سلواها .

[ حدثنا القعبي عن مالك عن يزيد بن هارون عن صالح بن خوات عن صلی مع رسول الله ﷺ ] ولفظ البخاري عن يزيد بن رومان عن صالح بن

(١) ليس في الحديث تصريح السلام لكنه هو المراد على الظاهر .

خوات عمر شهد مع رسول الله ﷺ يوم ذات الرقاع صلاة الخوف ، قال الحافظ في الفتح : قيل إن اسم هذا المبهم (١) سهل بن أبي حشمة لأن القاسم بن محمد روى حديث صلاة الخوف عن صالح بن خوات عن سهل بن أبي حشمة ، وهذا هو الظاهر من روایة البخاری ، و لكن الراجح أنه أبو خوات (٢) بن جبير لأن أباً أويس روى هذا الحديث عن يزيد بن رومان شيخ مالك فيه : فقال عن صالح بن خوات عن أبيه أخرجه ابن مندة في معرفة الصحابة من طريقه ، وكذلك أخرجه البيهقي من طريق عبيد الله بن عمر عن القاسم بن محمد عن صالح بن خوات عن أبيه و جزم النووي في تهذيه بأنه خوات بن جبير ، وقال : إنه محقق من روایة مسلم وغيره .

قلت : و سبقه لذلك الغزالى فقال : إن صلاة ذات الرقاع في روایة خوات بن جبير ، و قال الرافعي في شرح الوجيز : اشتهر هذا في كتب الفقه ، والمقول في كتب الحديث روایة صالح بن خوات عن سهل بن أبي حشمة و عمر صلی معاً فی کتب الھدیت رسول الله ﷺ ، قال : فعل المبهم هو خوات والد صالح ، قلت : وكأنه لم يقف على روایة خوات التي ذكرتها و بالله التوفيق ، و يحتمل أن صالحًا سمعه من أبيه و من سهل بن أبي حشمة ، ولذا يفهمه تارة و يعنه أخرى إلا أن تعين كونها كانت ذات الرفاع إنما هو في روایته عن أبيه و ليس في روایة صالح عن سهل أنه صلحاً مع النبي ﷺ ، و ينفع هذا فيما سنذكره قريباً من استبعاد أن يكون سهل بن أبي حشمة كان في سن من يخرج في تلك الغزارة ، فإنه لا يلزم من ذلك أن لا يرويها فتكون روایته إياها مرسل صحابي فبهذا يقوى تفسير الذي صلی مع النبي

(١) والحاصل أن الروایة وإن كانت عن سهل صحيحة لكنها مرسلة إذ لم يشهد

سهل معه ﷺ .

(٢) و به جزم النووي في مبهمات لغاته .

صلوة الخوف إن طائفة صفت معه و طائفة وجاه العدو  
فصل بالتي معه ركعة ثم ثبت قائماً و أتموا لأنفسهم ثم  
انصرفوا وصفوا وجاه العدو وجاءت الطائفة الأخرى فصل

<sup>بِسْمِ اللَّهِ الرَّحْمَنِ الرَّحِيمِ</sup> بخوات والله أعلم ، انتهى ، [ يوم ذات الرقاع ] قال البخاري في الصحيح :  
غزوة ذات الرقاع وهي غزوة محارب خصبة من بنى شعبنة من غطفان فهو نخلا  
و هي بعد خير لأن أبا موسى <sup>(١)</sup> جاء بعد خير انتهى ، قال في تاريخ الحبس :  
سميت ذات الرقاع لأن الظهر كان قليلاً و أقدام المسلمين تقىت من الحفاة فلقوها على  
الخرق وهي الرقاع ، هذا هو الصحيح في تسميتها ، وقيل سميت به بجبل هناك  
يقال له الرقاع لأن فيه ياضاً و حمرة و سواداً ، وقيل سميت بشجرة هناك يقال  
لها ذات الرقاع ، وقيل لأن المسلمين رقعوا رأيهم و يحتمل أن يكون هذه الأمور  
كلها وجدت فيها ، و سببها أن قادماً قدم المدينة فأخبر بأن أنمار و ثعلبة و غطفان  
قد جمعوا جوحاً لقصد المسلمين فبلغ ذلك رسول الله <sup>بِسْمِ اللَّهِ الرَّحْمَنِ الرَّحِيمِ</sup> فاستخلف على المدينة  
عثمان بن عفان ، و خرج في أربع مائة رجل ، وقيل في سبع مائة قضى حتى آتى  
عالم بذات الرقاع فلم يجد إلا نسوة فأخذهن و فيهن جارية وضيعة و هربت  
الأعراب إلى رؤس الجبال ، ولم يكن قتال وأخاف المسلمين بعضهم بعضاً من غير أن  
يغيروا عليهم فصل بهم النبي <sup>بِسْمِ اللَّهِ الرَّحْمَنِ الرَّحِيمِ</sup> صلاة الخوف ، انتهى [ صلاة الخوف إن  
طائفة صفت معه [ أى مع رسول الله <sup>بِسْمِ اللَّهِ الرَّحْمَنِ الرَّحِيمِ</sup> مفعول لحدثنا ] و طائفة وجاه العدو  
فصل بالتي معه [ أى بالطائفة التي معه [ ركعة ثم ثبت [ رسول الله <sup>بِسْمِ اللَّهِ الرَّحْمَنِ الرَّحِيمِ</sup> [ قائماً ]  
في الركعة الثانية [ وأتموا ] أى الطائفة التي معه [ لأنفسهم ] بأداء الركعة الثانية حين  
قام الإمام [ ثم ] أى بعد سلامهم [ انصرفوا ] أى الطائفة الأولى التي كانت مع

(١) و جزم الحافظ في التلخيص بأن التي فيها صلاة الخوف غير التي فيها أبو  
موسى فغزوة ذات الرقاع ثرتان .

بهم الركعة التي بقيت من صلاته ، ثم ثبت جالساً وأتموا لأنفسهم ثم سلم بهم قال مالك : وحديث يزيد بن رومان أحب ما سمعت إلى .

الامام [ وصفوا وجاه العدو . و جات الطائفة الأخرى فصلى بهم الركعة ] الثانية [ التي بقيت من صلاته ] عليه السلام [ ثم ] لما جلس للتشهد [ ثبت جالساً وأتموا ] أي الطائفة الثانية [ لأنفسهم ] الركعة الثانية الباقية عليهم [ ثم سلم بهم ] أي بالطائفة الأخيرة أي معهم ليحصل لهم فضيلة التسليم معه كما حصل الاولين فضيلة التحرير معه هذا ما قاله القاري .

وأما كلام الحافظ في الفتح : فيشير (١) إلى أن الطائفة الأولى لما أتمت صلاتها وأراد الانصراف إلى العدو ولم يسلم فلما جلس رسول الله عليه السلام في التشهد وصلت الطائفة الثانية ركعتها خين ذلك سلم الجميع مع سلام رسول الله عليه السلام ، قال الحافظ : قوله فصلى معه ركعة ثم ثبت قاماً وأتموا لأنفسهم هذه الكيفية تختلف الكيفية التي تقدمت عن جابر في عدد الركعات و توافق الكيفية التي تقدمت عن ابن عباس في ذلك لكن تختلفها في كونه عليه السلام ثبت قاماً حتى أتمت الطائفة لأنفسها ركعة أخرى وفي أن الجميع استغروا في الصلاة حتى سلوا سلام النبي عليه السلام . انتهى .

لكن كلام أبي داؤد في ترجمة الباب وهو قوله : أتموا لأنفسهم ركمة ثم سلوا يقتضي أن روایة يزيد بن رومان في سلام الطائفة الأولى بعد إتمام الركعة الثانية محولة على روایة يحيى بن سعيد عن القاسم فأن روایة يزيد بن رومان مساكتة

(١) و الظاهر عندي أن كلام الحافظ الآتي لا يدل على استمرارهم في الصلاة في حديث الباب بل في حديث ابن عباس فلا إشارة في كلام الحافظ إلى عدم السلام في حديث الباب .

عن سلامها و رواية يحيى بن سعيد مصرحة بالسلام فعل عليها [ قال مالك (١) : و حديث يزيد بن رومان أحب ما سمعت إلى ] و لفظ البخاري قال مالك وذلك أحسن ما سمعت في صلاة الخوف ، و لفظ مالك في مؤطاه و حديث القاسم بن محمد عن صالح بن خوات أحب ما سمعت إلى في صلاة الخوف فما في أبي داود من قوله : و حديث يزيد بن رومان أحب الح ، بتقييد حديث يزيد بن رومان مراده حديث صالح بن خوات سواء كان من حديث يزيد بن رومان أو من حديث القاسم بن محمد و قال الدارقطني بعد ما أخرج حديث يزيد بن رومان ، قال ابن وهب : قال لي مالك : أحب إلى هذا ثم رجع قال يكون قضاوهم بعد السلام أحب إلى .

قال المأذن : هذا القول يقتضي أنه سمع في كيفيتها صفات متعددة و هو كذلك فقد ورد عن النبي ﷺ في صفة صلاة الخوف كثيارات حملها بعض العلماء على اختلاف الأحوال ، و حملها آخرون على التوسيع والتخيير و وافقه على ترجيح هذه الصفة الشافعى و أحمد و داود لسلامتها من كثرة المخالفات و لكونها أحوط لامر الحرب ، وقال السهيل : اختلف الفقهاء في الترجيح فقال طائفة يعمل منها بما كان أشبه بظاهر القرآن ، و قال طائفة يجتهد في طلب أخيرها فإنه الناسخ لما قبله و قال طائفة يؤخذ بأصحها نقلًا و أعلاها رواة ، و قال طائفة يؤخذ بجمعها على اختلاف أحوال الخوف فإذا اشتد الخوف أخذ بأيسرها مونة ، والله أعلم .

(١) و ما يظهر من ملاحظة الزرقاني أن الإمام مالكا رضى الله عنه كان يقول أولاً بذلك ، ثم رجع عنه إلى حديث القاسم الذي فيه سلام الإمام منفردًا بدون انتظار فراغ الطائفة الثانية ، إذ مقتضى الامامة عدم الانتظار فتأمل ، وكذلك سيأتي عن الدارقطني رجوع الإمام عن ذلك ، و رجح أحمد حديث يزيد بن رومان ، و فرق الشافعى في الترجيح بين كون العدو إلى القبلة ، فاختار حديث عسفان ، و بين كونه في غير القبلة فثل أحد و اختيار الحنفية حديث ابن عمر و ابن مسعود لأنهما أوفقا بالقرآن ، كذا في الأوزر .

حدثنا القعنبي عن مالك عن يحيى بن سعيد عن القاسم بن محمد عن صالح بن خوات الانصارى أن سهل بن أبي حمزة الانصارى حدثه أن صلاة الخوف أن يقوم الامام و طائفة من أصحابه و طائفة مواجهة العدو فيركع الامام ركعة؛ ويسجد بالذين معه ثم يقوم فإذا استوى قائمًا ثبت قائمًا و أتموا لأنفسهم الركعة الباقيه ، ثم سلوا و انصروا و الامام قائم فكانوا وجاه العدو ثم يقبل الآخرون الذين لم يصلوا ، فيكبرون وراء الامام فيركع بهم و يسجد بهم ثم يسلم ، فيقومون فيركونون لأنفسهم الركعة الباقيه ، ثم

[ حدثنا القعنبي عن مالك عن يحيى بن سعيد ] الأنصارى [ عن القاسم بن محمد عن صالح بن خوات الانصارى أن سهل بن أبي حمزة الانصارى حدثه أن صلاة الخوف أن يقوم الامام و طائفة من أصحابه ] معه لصلاة [ و طائفة مواجهة العدو فيركع الامام ] [ من معه ] [ ركعة ] [ أى ركوعاً ] [ و يسجد ] [ أى الامام ] [ بالذين معه ] [ سجدين ] [ ثم يقوم ] [ أى الامام ] [ فإذا استوى قائمًا ثبت قائمًا و أتموا لأنفسهم الركعة الباقيه ] في حال قيام الامام [ ثم سلوا ] [ بعد تمام الركعتين قبل الامام ] [ و انصروا ] [ إلى مواجهة العدو ] [ و الامام قائم ] [ أى في الركعة الثانية ] [ فكانوا ] [ أى ذهروا ] [ وجاه العدو ، ثم يقبل الآخرون الذين لم يصلوا ] [ أى لم يدخلوا في صلاة الامام ] [ فيكبرون ] [ للتحريمة ] [ وراء الامام فيركع بهم و يسجد بهم ثم ] [ أى بعد ما يتشهد ] [ يسلم ] [ لأنه أتم ركتبه ] [ فيقومون ] [ أى الطائفة الثانية ] [ فيركونون لأنفسهم الركعة الباقيه ثم ] [ أى بعد إتمام الركعة الثانية برکوعها و سجودها والتشهد

يسلون ، قال أبو داؤد : و أما<sup>(١)</sup> رواية يحيى بن سعيد عن القاسم نحو رواية يزيد بن رومان إلا أنه خالفه في السلام ، و رواية عبيد الله نحو رواية يحيى بن سعيد قال و يثبت<sup>(٢)</sup> قائمًا .

( باب من قال يكثرون جميعاً ، وإن كانوا مستدرين<sup>(٣)</sup> )

[يسلون قال أبو داؤد : و أما رواية يحيى بن سعيد عن القاسم نحو رواية يزيد بن رومان إلا أنه ] أى يحيى بن سعيد عن القاسم [ خالفه ] أى يزيد بن رومان [ في السلام ] ففي رواية يحيى بن سعيد يسلم الإمام قبل أن يتم الطائفة الثانية ركعتهم الثانية ، وفي رواية يزيد بن رومان يسلم الإمام بعد إتمام الطائفة الثانية الصلاة [ و رواية عبيد الله ] و هي التي أخرجها ابن جرير في تفسيره : حدثنا محمد بن عبد الأعلى قال : ثنا معتمر بن سليمان قال : سمعت عبيد الله عن القاسم بن محمد عن صالح بن خوات عن رجل من أصحاب النبي ﷺ أنه قال : صلاة الخوف أن تقوم طائفة من خلف الإمام و طائفة يلون العدو ف يصلى الإمام بالذين خلفه ركعة ويقوم قائمًا ف يصلى القوم إليها ركعة أخرى ثم يسلون فيطلقون إلى أصحابهم و يحيى أصحابهم و الإمام قائم ف يصلى بهم ركعة فيسلم ، ثم يقومون فيصلون إليها ركعة أخرى ، ثم ينصرفون ، قال عبيد الله : فما سمعت فيما تذكره في صلاة الخوف شيئاً هو أحسن عندى من هذا ، فمن قال إن المراد بقوله : و رواية عبيد الله رواية عبيد الله بن معاذ العنبرى المتقدمة فقد غفل [ نحو رواية يحيى بن سعيد ] المذكور هنا [ قال ] عبيد الله في حديثه [ و يثبت قائمًا ] كما قال يحيى بن سعيد في حديثه .

[ باب من قال يكثرون ] أى الطائفتان [ جميعاً ] مع الإمام للتحرية [ وإن

(١) وفي نسخة : فاما (٢) وفي نسخة : ثبت :

(٣) وفي نسخة : مستدرين .

القبلة ثم يصلى بمن معه ركعة ، ثم يأتون مصاف أصحابهم ويجئ الآخرون فيركعون لأنفسهم ركعة ، ثم يصلى بهم ركعة ثم تقبل الطائفة التي كانت تقابل <sup>(١)</sup> العدو ، فيصلون لأنفسهم ركعة والامام قاعد ثم يسلم بهم كلهم جمعاً . حدثنا الحسن بن علي نا أبو عبد الرحمن المقرى نا حيوة <sup>(٢)</sup> وابن هبيرة قالا نا أبو الأسود أنه سمع عروة بن الزبير يحدث عن مروان بن الحكم أنه سأله أبا هريرة هل صليت مع رسول الله صلى الله عليه وسلم صلاة الخوف ؟ قال أبو هريرة : نعم ، فقال مروان : متى ، قال <sup>(٣)</sup> أبو هريرة : عام غزوة بحد

كانوا مستدرين [ القبلة [ ثم يصلى [ أى الامام [ بمن معه ] أى من الطائفة الأولى [ ركعة ، ثم [ إذا أتموا ركعة [ يأتون مصاف أصحابهم [ أى مصاف الطائفة الثانية [ ويجئ الآخرون [ أى الطائفة الثانية [ فيركعون لأنفسهم ركعة [ التي تقدم الامام بأدائها [ ثم [ بعد ما صلوا ركعتهم الأولى [ يصلى [ الامام [ بهم ركعة [ ثانية [ ثم [ أى بعد ما أتموا ركعتهم [ تقبل الطائفة التي كانت ت مقابل العدو [ وهي الطائفة الأولى [ فيصلون لأنفسهم ركعة [ ثانية بقيت لهم [ و الامام قاعد [ أى في التشهد [ ثم يسلم بهم كلهم [ أى الطائفتين [ جمعاً ] .

[ حدثنا الحسن بن علي نا أبو عبد الرحمن المقرى ] عبد الله بن يزيد [ نا حبوبة ] بن شريح [ وابن هبيرة قالا نا أبو الأسود ] محمد بن عبد الرحمن بن نوفل الأسدى التوفلى المدى يتم عروة شقة [ أنه سمع عروة بن الزبير يحدث عن مروان بن الحكم أنه ] أى مروان [ سأله أبا هريرة هل صليت مع رسول الله صلى الله عليه وسلم صلاة الخوف ؟ قال أبو هريرة : نعم ، فقال مروان : متى ] أى متى صليتها [ قال

(١) وفي نسخة : مقابل (٢) وفي نسخة : حبوبة بن شريح (٣) وفي نسخة : فقال .

قام رسول الله ﷺ إلى صلاة العصر فقامت معه طائفة ، و طائفة أخرى مقابلة <sup>(١)</sup> العدو ظهورهم إلى القبلة ، فكثير رسول الله ﷺ فكروا جميعاً الذين معه و الذين مقابلون العدو ، ثم ركع رسول الله ﷺ ركعة واحدة و ركعت الطائفة التي معه ثم سجد فسجدت الطائفة التي تليه و الآخرون قيام مقابل العدو ، ثم قام رسول الله ﷺ و قامت الطائفة التي معه فذهبوا إلى العدو و قالو لهم و أقبلت الطائفة التي كانت مقابلة العدو فركعوا و سجدوا و رسول الله ﷺ قائم كما هو ثم قاما فركع رسول الله ﷺ ركعة أخرى ،

أبو هريرة : عام غزوة نجد [ والجند ما ارتفع من الأرض وهي غزوة ذات الرقاع ثم بين كيفيتها فقال ] قام رسول الله ﷺ إلى صلاة العصر ، فقامت معه طائفة و طائفة أخرى مقابلة العدو ظهورهم [ أي الطائفة الأخرى [ إلى القبلة فكثير رسول الله ﷺ للتحريم ] فكروا جميعاً الذين معه [ أي خلفه ] و الذين مقابلون [ وفي نسخة مقابلو ] العدو ثم ركع رسول الله ﷺ ركعة [ أي ركوعاً ] واحدة [ أي ركوع الركعة الأولى ] و ركعت الطائفة التي معه ثم سجد [ رسول الله ﷺ سجد في الركعة الأولى [ فسجدت الطائفة التي تليه ] أي رسول الله ﷺ [ و الآخرون قيام ] أي الطائفة الثانية قائمة [ مقابل العدو ] و في نسخة : مقابلو [ ثم قام رسول الله ﷺ إلى الركعة الثانية [ و قامت الطائفة التي معه ] أي الطائفة الأولى [ فذهبوا إلى العدو مقابلوهم وأقبلت الطائفة التي كانت مقابلة العدو فركعوا و سجدوا ] لأنفسهم [ و رسول الله ﷺ قائم كما هو ] قائم قبل ،

[ ثم قاما ] فشركوا مع رسول الله ﷺ في القيام [ فركع رسول الله ﷺ

(١) وفي نسخة : مقابل .

و ركعوا معه و سجد و سجدوا معه ثم أقبلت الطائفة التي كانت مقابل العدو ، فركعوا و سجدوا و رسول الله ﷺ قاعد و من (١) معه ، ثم كان السلام فسلم رسول الله ﷺ و سلوا جميعاً فكان لرسول الله ﷺ ركعتين و لكل رجل من الطائفتين ركعة ركعة .

حدثنا محمد بن عمرو الرازي نا سلمة حدثني محمد بن إسحاق

ركعة أخرى [ أى ركوعاً ثانياً ] [ و رکموا معه و سجد ] رسول الله ﷺ سجدين [ و سجدوا معه ] ولم يذكر فيه أنهم لما فرغوا عن ركعتيهم هل ذهبوا إلى مصاف أصحابهم أو بقوا هناك ، و الظاهر أنهم ما ذهبوا إلى العدو بل بقوا هناك [ ثم أقبلت الطائفة التي كانت مقابل العدو ] وهي الطائفة الأولى فقاموا للرکعة الثانية [ فركعوا ] [ و سجدوا ] سجدين و تشهدوا [ و رسول الله ﷺ قاعد في التشهد ] [ و من معه ] من الطائفة الثانية [ ثم كان السلام فسلم رسول الله ﷺ و سلوا ] أى الطائفتان [ جميعاً فكان لرسول الله ﷺ ركعتين ] و في نسخة : ركعتان [ و لكل رجل من الطائفتين ركعة ركعة ] أى مع الإمام ، و أما الرکعة الثانية فالطائفة الأولى صلتها حين رجعوا من مواجهة العدو والأمام قاعد في التشهد و أما الطائفة الثانية فصلت الرکعة الأولى حين كان الإمام قائماً في الرکعة الثانية لأنفسهم منفردين عن الإمام و صلت الرکعة الثانية مع الإمام مع رکعته الثانية ، و الحديث أخرجه النسائي في مجتباه و الطحاوي في شرح معانى الآثار و لفظتها و لكل رجل من الطائفتين ركعتان ، وهذا ظاهر لا يحتاج إلى التوجيه .

[ حدثنا محمد بن عمرو الرازي ] المعروف بزنجي صغراً [ نا سلمة ] بن الفضل [ حدثني محمد بن إسحاق عن محمد بن جعفر بن الزبير و محمد بن الأسود ] هو

(١) و في نسخة : من كان .

عن محمد بن جعفر بن الزبير و محمد بن الأسود عن عروة بن الزبير عن أبي هريرة قال : خرجنا مع رسول الله ﷺ إلى نجد حتى إذا كنا بذات الرقاع من نخل لقي جمعاً من غطfan فذكر معناه<sup>(١)</sup> و لفظه على غير لفظ حبّة ،

محمد بن عبد الرحمن بن نوفل بن الأسود يتيم عروة أبو الأسود [ عن عروة بن الزبير عن أبي هريرة ] و قد تقدم في الحديث السابق أن عروة بن الزبير يروي هذا الحديث عن أبي هريرة بواسطة مروان بن الحكم ، وهبنا أسقط ذكره فأن ثبت أن عروة بن الزبير سمع عن أبي هريرة أيضاً هذا الحديث ، فالسند متصل و إلا ففيه انقطاع [ قال : خرجنا مع رسول الله ﷺ إلى نجد حتى إذا كنا بذات الرقاع ] قال في القاموس : و ذات الرقاع جبل فيه بقع حمراء و سوداء و بياض [ من نخل ] قال في معجم البلدان : نخل بالفتح ثم السكون منزل من منازل بي ثعلبة من المدينة على مرحلتين ، وقيل : موضع بنجد من أرض غطfan مذكور في غرابة الرقاع وهو موضع في طريق الشام ذكره المتني فقال :

فترت بنخل وفي ركبها عن العالمين وعنده غنى

[ لقي جمعاً من غطfan فذكر ] محمد بن إسحاق [ معناه ] أي معنى الحديث حبّة [ و لفظه ] أي لفظ محمد بن إسحاق [ على غير لفظ حبّة ] و قد أخرج الطحاوي الحديث ابن إسحاق في شرح معان الآثار مفصلاً : حدثنا ابن أبي داود قال : ثنا محمد بن عبد الله بن نمير قال ثنا يونس بن بكيه عن محمد بن إسحاق قال حدثني محمد بن جعفر بن الزبير عن عروة بن الزبير عن أبي هريرة قال : صل رسول الله ﷺ صلاة الخوف فتصد الناس صدعين فصل طائفنة خلف رسول الله ﷺ و طائفنة تجاه العدو فصل رسول الله ﷺ بين خلفه ركعة و سجد بهم سجدين ثم قام وقاموا

(١) و في نسخة : قال أبو داود :

و قال فيه حين ركع بن معه و سجد قال فلما قاموا مشوا القهقري إلى مصاف أصحابهم و لم يذكر استدبار القبلة ، قال أبو داؤد : وأما عبيد الله بن سعد خدثنا قال حدثني عمى نا أبي عن ابن إسحاق حدثي محمد بن جعفر بن الزيير أن عروة بن الزيير حدثه أن عائشة حدثته بهذه القصة قالت : كبر رسول الله ﷺ و كبرت الطائفه الذين صفووا معه ، ثم ركع فركعوا ثم سجدوا ثم رفع فرفعوا ثم

معه . فلما استوا قياماً رجع الذين خلفه و رأهم القهقري فقاموا و رأه الذين بازاه العدو و جاء الآخرون فقاموا خلف رسول الله ﷺ فصلوا لأنفسهم ركعة و رسول الله ﷺ قائم ثم قاموا فصل رسول الله ﷺ بهم أخرى فكانت لهم و لرسول الله ﷺ ركعتان ، و جاء الذين بازاه العدو فصلوا لأنفسهم ركعة و سجدتين ثم جلسوا خلف رسول الله ﷺ فصل بهم جميعاً [ و قال فيه ] أى الفرق بينها أن ابن إسحاق قال فيه [ حين ركع ] رسول الله ﷺ [ بن معه و سجد قال ] ابن إسحاق [ فاما قاما مشوا القهقري ] أى راجعين على أصحابهم مستقبلين إلى القبلة [ إلى مصاف أصحابهم و لم يذكر ] ابن إسحاق [ استدبار القبلة ] فراد لفظ القهقري .

[ قال أبو داؤد و أما عبيد الله بن سعد خدثنا قال : حدثني عمى ] يعقوب بن إبراهيم [ نا أى ] إبراهيم بن سعد بن إبراهيم [ عن ابن إسحاق ] محمد [ حدثني محمد بن جعفر بن الزيير أن عروة بن الزيير حدثه أن عائشة حدثته بهذه القصة قالت كبر رسول الله ﷺ للتحريم [ و كبرت الطائفه الذين صفووا معه ] وهي الطائفه الأولى [ ثم ركع ] رسول الله ﷺ [ فركعوا ] أى الطائفه الأولى [ ثم سجد ] أى السجدة الأولى [ فسجدوا ] أى الطائفه الأولى معه [ ثم رفع ] رسول الله ﷺ رأسه من السجدة الأولى [ فرفعوا ] أى الطائفه الأولى رؤسهم من السجدة

مكث رسول الله ﷺ جالساً ثم سجدوا لهم لأنفسهم الثانية ثم قاموا فنكصوا على أعقابهم يمشون القمرى حتى قاموا من ورائهم و جاءت الطائفة الأخرى فقاموا فكبروا ثم رکعوا لأنفسهم ثم سجد رسول الله ﷺ فسجدوا معه ثم قام رسول الله ﷺ و سجدوا لأنفسهم الثانية ثم قامت الطائفة جميعاً فصلوا مع رسول الله فركع فرکعوا ثم سجدوا جميعاً ثم عاد فسجد الثانية و سجدوا <sup>(١)</sup> معه سريعاً كأسرع الأسراع جاهداً لا يألون سراعاً ثم سلم

الأولى [ ثم مكث رسول الله ﷺ جالساً ] ولم يسجد السجدة الثانية للرکعة الأولى [ ثم سجدوا لهم ] أي الطائفة الأولى [ لأنفسهم ] السجدة [ الثانية ثم قاموا فنكصوا ] أي رجعوا [ على أعقابهم يمشون القمرى ] لا يستبرون القبلة [ حتى قاموا من ورائهم ] أي الطائفة الثانية التي كانت مقابلة العدو و لفظ الوراء يحتمل معنى القدام و الخلف [ و جاءت الطائفة الأخرى ] أي الثانية [ فقاموا فكبروا ] للتبريره [ ثم رکعوا لأنفسهم ] من غير أن يشرك رسول الله ﷺ [ ثم سجد رسول الله ﷺ ] السجدة الثانية التي بقيت له من رکعته الأولى [ فسجدوا معه ] السجدة الأولى [ ثم قام رسول الله ﷺ ] بعد أن فرغ من سجديته لرکعته الأولى إلى الرکعة الثانية .

[ و سجدوا ] أي الطائفة الثانية [ لأنفسهم الثانية ثم قامت الطائفة الثانية جميعاً فصلوا مع رسول الله ﷺ فركع ] رسول الله ﷺ [ فركعوا ] كلهم [ ثم سجد ] رسول الله ﷺ [ فسجدوا ] كلهم [ جميعاً ] أي السجدة الأولى [ ثم عاد ] رسول الله ﷺ [ فسجد الثانية ] أي السجدة الثانية للرکعة الثانية [ و سجدوا معه سريعاً كأسرع الأسراع ] بفتح الميم على صيغة الجمع ، ولكن لم أجد الجمع لسريع <sup>(١)</sup> وفي نسخة : فسجدوا .

رسول الله ﷺ و سلوا<sup>(١)</sup> فقام رسول الله ﷺ و قد شارك الناس في الصلاة كلها .

( باب من قال يصلى بكل طائفة ركعة ثم يسلم فيقوم كل صف فيصلون لأنفسهم ركعة ) حدثنا مسدد نا يزيد بن

على أسراع في كتب اللغة أو بكسر هزة على صيغة المصدر ، معناه كأنه الأسراع [ جاهدوا ] أي ساعياً في السرعة جاهدوا فيه [ لا يأalon ] أي يقصرون [ سرعاً ] أي في السرعة لأن الطائفتين كلهم مشتغلون في الصلاة فيجهدون في السرعة خاففة هجوم العدو [ ثم سلم رسول الله ﷺ و سلوا ] أي الطائفتان جميعاً [ فقام رسول الله ﷺ ] أي فرغ عن الصلاة [ و قد شارك الناس في الصلاة كلها ] فان قلت كيف يقال إن الناس قد شاركوه في الصلاة كلها و قد أحρمت الطائفة الثانية خلف رسول الله ﷺ بعد ما صلى رسول الله ﷺ ركعته الأولى .

قلت : فائهم قد شاركوا في الركعة الثانية و أحρموها خلفه بعد تمام الركعة الأولى لكنهم لما صلوا ركعتيهم قبل سلام الامام و سلوا مع سلام الامام و لم يقضوا بعد سلام الامام شيئاً من صلاتهم فكانهم أيضاً شاركوه في صلاتهم كلها ، و يمكن أن يقول هذا الكلام على وجه آخر فيقال هذا بيان لقوله في الحديث ثم قام رسول الله ﷺ أي معناه قام رسول الله ﷺ إلى الركعة الثانية و الحال أنه قد شارك الناس كلهم في الصلاة أي في التي بقيت من الصلاة ، و تأثير الصميم باعتبار الطائفة .

[ باب من قال يصلى بكل طائفة ثم يسلم ] و يفرغ الامام عن الصلاة بالسلام [ فيقوم كل صف فيصلون لأنفسهم ركعة ] التي بقيت من صلاتهم فيكون الطائفة الأولى بحکم اللاحقين ، و الثانية مسبوقة .

(١) و في نسخة : فسلوا .

زريع عن معمر عن الزهرى عن سالم عن ابن عمر أن رسول الله ﷺ صلى باحدى الطائفتين ركعة و الطائفة الأخرى مواجهة العدو ثم انصر فوا فقاموا في مقام أولئك وجاؤا<sup>(١)</sup> أولئك فصلى بهم ركعة أخرى ثم سلم عليهم ثم قام هؤلاء فقضوا رکعتهم و قام هؤلاء فقضوا رکعتهم ،

[ حدثنا مسدد ثنا يزيد بن زريع عن معمر عن الزهرى عن سالم عن ابن عمر أن رسول الله ﷺ صلى باحدى الطائفتين ركعة و الطائفة الأخرى مواجهة العدو ثم ] لما صلت الطائفة الأولى رکعتهم الأولى [ انصر فوا ] إلى مواجهة العدو [ فقاموا في مقام أولئك ] أي الطائفة الثانية التي كانت مواجهة العدو [ و جاؤا ] وفي المصرية : و جاء بالآفرا [ أولئك ] أي الطائفة الثانية [ فصلى ] رسول الله ﷺ [ بهم ركعة أخرى ثم سلم عليهم ثم قام هؤلاء ] أي الطائفة الثانية [ فقضوا رکعتهم ] الباقيه [ وقام هؤلاء ] أي الطائفة الأولى [ فقضوا رکعتهم ] قال الحافظ في الفتح : قوله « فقام كل واحد منهم فركع لنفسه لم تختلف الطرق عن ابن عمر في هذا و ظاهره أنهم أتموا لأنفسهم في حالة واحدة ويتحمل أنهم أتموا على التعاقب و هو الراجح<sup>(٢)</sup> من حيث المعنى و إلا ف يستلزم تضييع الحراسة المطلوبة و إفراد الإمام وحده ويرجحه مارواه أبو داود من حديث ابن مسعود ولفظه « ثم يسلم فقام

(١) و فيه نسختان : خلوا ، جاء .

(٢) و قال الزيلعي على المداية : قال البيهقي : ويمكن أن يحمل هذا على حديث ابن مسعود ، وقال القرطبي في شرح مسلم : الفرق بين حديث ابن عمر و ابن مسعود أن في حديث ابن عمر كان قضاوهم على حالة واحدة ويفيق الإمام كالحارس وحده ، وفي حديث ابن مسعود قضاوهم متغيرة و تأول بعضهم حديث ابن عمر بما في حديث ابن مسعود و به أخذ أبو حنيفة و أصحابه غير أبي يوسف و هو نص أشب عن أصحابنا خلاف ما قاله ابن حبيب ،

قال أبو داود : و كذلك رواه نافع و خالد بن معدان عن ابن عمر عن النبي ﷺ ، (١) و كذلك قول مسروق و يوسف بن مهران عن ابن عباس ، و كذلك روى

هؤلاء ، أى الطائفة الثانية فقضوا لأنفسهم ركعة ثم سلوا ثم ذهبا ورجع أولئك إلى مقامهم فصلوا لأنفسهم ركعة ثم سلوا ، و ظاهره أن الطائفة الثانية والت بين ركتتيها ثم أتمت الطائفة الأولى بعدهما ، و بهذه الكيفية أخذ الحنفية ، و اختار الكيفية التي في حديث ابن مسعود أشهب والأوزاعي و هي الموافقة لحديث سهل بن أبي حشمة من رواية مالك عن يحيى بن سعيد ، ورجح ابن عبد البر هذه الكيفية الواردة في حديث ابن عمر على غيره لقوة الأسناد و لموافقة الأصول في أن المأمور لا يتم صلاة إمامه ، انتهى ملخصا .

[ قال أبو داود : و كذلك رواه نافع و خالد بن معدان عن ابن عمر عن النبي ﷺ ] أما رواية نافع فقد أخرجه مسلم و غيره ، و أما حديث خالد بن ابن عرفلم أجده فيها تبعثر [ و كذلك قول مسروق ] وهذه القول أخرجه ابن أبي شيبة في مصنفه ثنا غدر عن شعبة عن مغيرة عن الشعبي عن مسروق أنه قال : صلاة الخوف يقوم الإمام و يصفون خلفه صفين ثم يركع الإمام فيركع الذين يلونه ثم يسجد بالذين يلونه فإذا قام تأخر هؤلاء الذين يلونه و جاء الآخرون فقاموا مقامهم فركع بهم و سجد بهم و الآخرون قياما ثم يقومون فيقضون ركعة فيكون الإمام ركعنان في جماعة و يكون للقوم ركعة ركعة في جماعة ويقضون الركعة الثانية [ و ] كذلك روى [ يوسف بن مهران ] قال في التقريب : يوسف بن مهران البصري و ليس هو يوسف بن ماهك ذلك ثقة ، و هذا لم يرو عنه إلا ابن جدعان هو لين الحديث [ عن ابن عباس ] و قوله ابن أبي شيبة في مصنفه فقال حدثنا غدر

(٢) و في نسخة : قال أبو داود .

يونس عن الحسن عن أبي موسى أنه فعله .  
() باب من قال يصلى بكل طائفة ركعة ثم يسلم فيقوم الذين  
خلفه فيصلون ركعة ثم يحيي الآخرون إلى مقام هؤلاء  
فيصلون ركعة ) حدثنا عمران بن ميسرة نا ابن فضيل نا

عن شعبة على بن زيد عن يوسف بن مهران عن ابن عباس مثل ذلك .

قلت : و قد أخرج ابن حجرير حدثني محمد بن سعد قال ثني أبي قال ثني عمى ثني أبي عن ابن عباس قوله « و إذا كنت فيهم فأقت - إلى قوله » فلصلوا معك فإنه كان طائفة تأخذ السلاح فيقبلون على العدو و الطائفة الأخرى يصلون مع الإمام ركعة ثم يأخذون أسلحتهم فيستقبلون العدو و ترجع أصحابهم يصلون مع الإمام ركعة فيكون الإمام ركعتين و لسائر الناس ركعة واحدة ثم يقضون ركعة أخرى و هـذا تمام الصلاة ، انتهى [ و كذلك روى يونس عن الحسن عن أبي موسى أنه فعله ] أخرج ابن حجرير حدثني يعقوب بن إبراهيم ثنا ابن عليمة عن يونس بن عبيد عن الحسن أن أباً موسى الأشعري صلى بالصحابه صلاة الخوف بأصبهان إذ غزاها قال فصل بطاقة من القوم ركعة و طائفة تحرص فنكص هـؤلاء الذين صلوا بهم ركعة و خلفهم الآخرون فقاموا مقامهم فصلوا بهم ركعة ثم سلم فقامت كل طائفة فصلت ركعة ، قلت : و كذلك روى عن زيد بن ثابت و حذيفة وجابر عند الطحاوی .

[ باب من قال يصلى [ أى الامام [ بكل طائفة ركعة ثم ] لا يصلى الطائفتين ركعة [ بسم ] الامام [ فيقوم الذين خلفه ] أى الطائفة الثانية [ فيصلون ركعة ثم يحيى الآخرون ] أى الطائفة الأولى [ إلى مقام مولاه ] أى الطائفة الثانية التي كانت خلف الامام [ فيصلون ركعة ] و الفرق بين هذه الترجمة و الترجمة السابقة أن هذه الترجمة ذكر فيها أداء الطائفتين للركعة الثانية متواياً لأن الطائفة الثانية بعد ما صلت الركعة الأولى صلت الركعة الثانية بعد مسلم الامام في مقامها و الطائفة الأولى

خصيف عن أبي عبيدة عن عبد الله بن مسعود قال صلى  
بنا رسول الله ﷺ صلاة الخوف فقاموا صفاً<sup>(١)</sup> خلف  
رسول الله ﷺ مستقبل<sup>(٢)</sup> العدو فصلى بهم رسول الله<sup>(٣)</sup>  
عليه ركعة ثم جاء الآخرون فقاموا مقامهم واستقبل هؤلاء

صلت ركعتها الثانية بعد ما فرغت الثانية من ركعتها ، وأما الترجمة السابقة فلم يذكر  
فيها أداء الطائفتين الركعة الثانية .

[ حدثنا عمران بن ميسرة ] بفتح الميم و سكون التحتانية أبو الحسن البصري  
الأدبي ثقة [ نا ابن فضيل ] محمد بن فضيل بن غزوان [ نا خصيف عن أبي عبيدة]  
بن عبد الله بن مسعود مشهور بكنيته و الأشهر أنه لا اسم له غيرها و يقال اسمه  
عامر كوفي ثقة ، و الراجح أنه لا يصح سماعه من أبيه ، قلت : قال الحافظ في  
تهذيب التهذيب : قال صالح بن أحمد ثنا ابن المديني ثنا سلم بن قتيبة قال قلت أشعبة  
إن عثمان البري حدثنا عن أبي إسحاق أنه سمع أبي عبيدة أنه سمع ابن مسعود فقال :  
أوه كان أبو عبيدة ابن سبعين و جعل يضرب جبهته ، انتهى ، هذا الاستدلال بكونه  
ابن سبعين على أنه لم يسمع من أبيه ليس بقائم و لكن راوي الحديث عثمان  
ضعيف ، وقال الدارقطني : أبو عبيدة أعلم بمحدث أبيه من حنف بن مالك و نظر أنه  
[ عن عبد الله بن مسعود قال صلى بنا رسول الله ﷺ صلاة الخوف فقاموا صفاً  
خلف رسول الله ﷺ و صفاً مستقبل العدو فصلى بهم ] أي بين خلفه [ رسول  
الله ﷺ ركعة ] أي الركعة الأولى [ ثم جاء الآخرون ] أي الصفة التي مستقبل  
العدو [ فقاموا مقامهم ] أي مقام الذين خلف رسول الله ﷺ [ واستقبل هؤلاء ] الذين

(١) وفي نسخة : سفين صف خلف . (٢) وفي نسخة : النبي .

(٣) وفي نسخة : مستقبل العدو .

(٤) وفي نسخة : النبي .

العدو فصلى بهم النبي <sup>(١)</sup> ركعة ثم سلم فقام هؤلاء فصلوا لأنفسهم ركعة ثم سلوا ثم ذهبوا فقسموا مقام أولئك مستقبلي العدو ورجع أولئك إلى مقامهم فصلوا لأنفسهم ركعة ثم سلوا ،

حدثنا تميم بن المتصر نسا إسحاق يعني ابن يوسف عن شريك عن خصيف بسانده ومعناه قال فكبر النبي الله <sup>عليه السلام</sup> فكبر الصفان جميعاً ، قال أبو داؤد : رواه الثورى بهذا

كانوا خلف رسول الله <sup>عليه السلام</sup> [ العدو فصلى بهم ] أى بالذين جازوا في الركعة الثانية [ النبي <sup>عليه السلام</sup> ركعة ] أى ثانية [ ثم سلم ] أى رسول الله <sup>عليه السلام</sup> لأنه أتم ركتها وبقي للطائفين ركعة ركعة [ قام هؤلاء ] أى الصف الثاني الذين اقدموه في الركعة الثانية [ فصلوا لأنفسهم ركعة ] ثانية [ ثم سلوا ثم ذهبوا فقسموا مقام أولئك ] أى مقام الصف الأول [ مستقبلي العدو ورجع أولئك ] أى الصف الأول [ إلى مقامهم ] أى مقام الصف الثاني [ فصلوا لأنفسهم ركعة ] ثانية [ ثم سلوا ]

[ حدثنا تميم بن المتصر ] بن تميم بن الصلت بن تمام بن لاحق الهاشمي مولاه الواسطي جد أسلم بن سهل الملقب بخشل لأمه ثقة ضابط [ نا إسحاق يعني ابن يوسف عن شريك ] بن عبدالله بن أبي شريك التخعي [ عن خصيف بسانده ] أى الحديث المتقدم [ ومعناه ] أى معنى الحديث المتقدم [ قال فكبر النبي الله <sup>عليه السلام</sup> فكبر الصفان جميعاً ] و الغرض بتخريج هذا الكلام بيان الفرق بين حديث ابن فضيل عن خصيف وبين حديث شريك عن خصيف بأن شريكا ذكر في حديثه أن الصفين جميعاً كبرا مع رسول الله <sup>عليه السلام</sup> ولم يذكره ابن فضيل . قلت : قد أخرج ابن جوير حديث شريك فقال بنحو حديث عبد الله بن زياد عن خصيف ، وليس في رواية عبد

(١) وفي نسخة : رسول الله .

المعنى عن خصيف<sup>(١)</sup> و صلى عبد الرحمن بن سمرة هكذا إلا أن الطائفة التي صلى بهم ركعة ثم سلم مضوا إلى مقام أصحابهم وجاء هؤلاء فصلوا لأنفسهم ركعة ثم رجعوا إلى

الواحد بن زياد هذا اللفظ [ قال أبو داود : رواه ] أى هذا الحديث [ الثورى ] أى سفيان عن خصيف [ بهذا المعنى ] أى بمعنى ما ذكره شريك [ عن خصيف ] من قوله فكبر نى الله بِسْمِ اللَّهِ الرَّحْمَنِ الرَّحِيمِ فكبر الصفان جميعاً .

قلت : قد أخرج الطحاوى حديث<sup>(٢)</sup> سفيان بلفظ حدثنا على بن شيبة ثنا قبيصة ثنا سفيان ح و حدثنا أبو بكرة قال ثنا مؤمل ثنا سفيان عن خصيف عن أبي عبيدة قال صلى رسول الله بِسْمِ اللَّهِ الرَّحْمَنِ الرَّحِيمِ صلاة المخوف في بعض أيامه فصف صفاً خلفه و صفاً موازى العدو و كلهم في صلاة فصلى بهم ركعة ، الحديث ، فقول سفيان في حديث « و كلهم في صلاة » يعني قول شريك فكبر الصفان جميعاً إن كان مرجع ضمير الجميع صفان ، و أما إن كان المرجع الصف الذي خلف رسول الله بِسْمِ اللَّهِ الرَّحْمَنِ الرَّحِيمِ فليس في معناه و لعل شريكاً فهم من قول سفيان المعنى الأول فرواه بمعنى و غلط فيه فإنه كان يخطئ كثيراً و كان تغير حفظه من ذي القضا فاته روى عن خصيف هذا الحديث خمسة رجال : ابن فضيل ، و عبد الواحد بن زياد ، و عبد الملك بن الحسين ، و الثورى ، و شريك فكلهم لم يذكروا هذا اللفظ يعني « فكبر الصفان جميعاً » إلا شريك و أما سفيان فقوله محتمل ، و أما الباقيون فلم يذكروا شيئاً من ذلك فالظاهر أنه من خطأ شريك ، و الله أعلم .

[ و صلى عبد الرحمن بن سمرة هكذا ] أى مثل ما روى عبد الله بن مسعود [ إلا أن الطائفة التي صلى بهم ركعة ثم سلم ] أى رسول الله بِسْمِ اللَّهِ الرَّحْمَنِ الرَّحِيمِ [ مضوا إلى

(١) وفي نسخة : قال أبو داود

(٢) تكلم عليه البهق و أجاب عنه الجصاص في أحكام القرآن .

مقام أولئك فصلوا لأنفسهم ركعة ، قال أبو داود : حدثنا بذلك مسلم بن إبراهيم نسا عبد الصمد بن حبيب أخبرني أبي أنهم غزوا مع عبد الرحمن بن سمرة كابل فصلوا بنسا صلاة الخوف .

مقام أصحابهم [ أي إلى وجه العدو ولم يصلوا ركعتهم الثانية هناك ] وجاء هؤلاء [ أي الطائفة الأولى ] فصلوا لأنفسهم ركعة [ ثانية و سلوا [ ثم رجعوا [ أي الطائفة الأولى [ إلى مقام أولئك [ أي الطائفة الثانية مواجهة العدو و جاء الثانية إلى مقام الأولى [ فصلوا [ أي الثانية [ لأنفسهم ركعة [ أي ثانية و سلوا .

قلت : حاصل الفرق بين حديث ابن مسعود وبين حديث عبد الرحمن بن سمرة أن في حديث ابن مسعود لما صلت الطائفة الثانية إحدى ركعتيهم مع الإمام في الركعة الثانية له وسلم الإمام صلوا لأنفسهم ركعتهم الثانية هناك ثم بعد فراغهم من ركعتيهم ذهبوا إلى وجه العدو ، وفي فعل عبد الرحمن بن سمرة أن الطائفة الثانية لما صلت إحدى ركعتيها مع الإمام في ركته الثانية وسلم الإمام ذهباً إلى وجه العدو وجات الطائفة الأولى فصلت ركتها الثانية قبل ما صلت الطائفة الثانية ركتها الثانية [ قال أبو داود حدثنا بذلك [ أي بفعل عبد الرحمن بن سمرة [ مسلم بن إبراهيم [ الفراهيدي [ نا عبد الصمد بن حبيب [ أو ابن عبدالله بن حبيب الأزدي ضعفه أحمد ، وقال ابن معين : لا يأس به [ أخبرني أبي [ حبيب بن عبد الله الأزدي البعمدي بضم التحتانية و سكون المهملة و كسر الميم والد عبد الصمد مجحول [ أنهم [ أي حبيب ومن معه من المسلمين [ غزوا مع عبد الرحمن بن سمرة كابل [ بضم الموحدة بلدة معروفة افتح المسلمون في أيام وليد بن عبد الملك سنة أربع و تسعين (١) [ فصل [ عبد الرحمن [ بنا صلاة الخوف ] .

(١) مكتننا في تاريخ الخلفاء وهو مشكل لأن عبد الرحمن توفي سنة ٥٥٠ أو ★

( باب من قال يصلى بكل طائفة ركعة ولا يقضون )  
 حدثنا مسدد نا يحيى عن سفيان حمدثى الأشعث بن سليم  
 عن الأسود بن هلال عن ثعلبة بن زهدم قال كننا مع  
 سعيد بن العاص <sup>(١)</sup> بطبرستان فقام فقال أياكم صلى مع

[ باب من قال يصلى ] الامام [ بكل طائفة ركعة ولا يقضون ] أى لا  
 يقضى القوم ركعهم الثانية بل يقتصرن على الركعة الواحدة التي صلوها مع الامام .  
 [ حدثنا مسدد نا يحيى ] القطان [ عن سفيان حدثى الأشعث بن سليم ] هو  
 ابن أبي الشعثاء المخارب ثقة [ عن الأسود بن هلال ] المخارب أبو سلام الكوفي خضرم  
 ثقة جليل [ عن ثعلبة بن زهدم ] الحنظلي مختلف في صحبتة ، و قال العجلى : تابعى ثقة  
 [ قال كننا مع سعيد بن العاص بطبرستان ] بفتح أوله و ثانية و كسر الراب و الطبر  
 لفظ فارسى و هو الذى يشقق به الأحطاب و ما شاكله بلغة الفرس ، وستان  
 الموضع أو الناسية كأنه يقول ناحية الطبر و النسبة إلى هنا الموضع الطبرى و هي  
 بلدان واسعة كثيرة يشملها هذا الاسم و الغالب على هذه النواحي الجبال فنأيـان  
 بلدانها بهستان و جرجان و استرآباد و آمل وهـى قصبتـها و سارـية و شالـوس و سـبـبـ  
 تسمـيتها بطـرـستان أنـ أهـلـ تـلـكـ الجـبـالـ كـثـيرـ الـحـرـوبـ وـ أـكـثـرـ أـسـلـعـتـهمـ بـلـ كـلـهـاـ الـأـطـبـارـ  
 حتـىـ إـنـكـ قـلـ أـنـ تـرـىـ صـلـوـكـاـ أـوـغـيـاـ إـلـاـ وـيـدـهـ الطـبـرـ صـغـيرـهـ وـ كـيـرـهـ فـكـلـهـاـ لـكـثـرـهـاـ  
 فـيهـمـ سـمـيتـ بـذـلـكـ هـذـاـ الفـزـوـ ، كانـ فـيـ زـمـانـ عـمـانـ بـنـ عـفـانـ حينـ ولـىـ سـعـيدـ بـنـ العاصـ  
 الـكـوـفـةـ سـنـةـ ٢٩ـ هـ ، قالـ الطـبـرـىـ فـيـ تـارـيـخـهـ بـسـنـدـهـ عـنـ حـنـشـ بـنـ مـالـكـ قالـ غـرـاـ سـعـيدـ بـنـ  
 العاصـ <sup>(٢)</sup> مـنـ الـكـوـفـةـ سـنـةـ ٣٠ـ هـ يـرـيدـ خـرـاسـانـ وـ مـعـهـ حـذـيفـةـ بـنـ عـيـانـ وـ نـاسـ مـنـ

★ قـرـيـباـ مـنـهـ كـافـيـ الـاصـابـةـ .

( ١ ) وـ فـيـ نـسـخـةـ الـعـاصـىـ .

( ٢ ) وـ كـانـ يـحـارـبـ الـجـوسـ كـافـيـ الـبـداـعـ .

رسول الله ﷺ صلاة الخوف فقال حذيفة أنا فصل (١)  
بهؤلاء ركعة و بهؤلاء ركعة ولم يقضوا ، قال أبو داؤد :  
و كذا رواه عبيد الله بن عبد الله وبمأذن عن ابن عباس  
عن النبي ﷺ و عبد الله بن شقيق عن أبي هريرة عن

أصحاب رسول الله ﷺ ومعه الحسن والحسين و عبد الله بن عباس و عبد الله  
بن عمر و عبد الله بن عمرو بن العاص و عبد الله بن الزبير يزيد خراسان وخرج  
عبد الله بن عامر من البصرة يزيد خراسان فسبق سعيداً و نزل أبرا شهر وبلغ  
نزوله أبرا شهر سعيداً فنزل سعيد قوم و هي صلح صالحهم حذيفة بعد نهاوند فأقى  
جرجان فصالحوه على مائة ألف ثم أتى طميسة وهي كلها من طبرستان متاخمة  
جرجان وهي مدينة على ساحل البحر وهي في تخوم جرجان فقاتله أهلها حتى صلي  
صلاة الخوف فقال حذيفة كيف صلى رسول الله ﷺ فأخبره إلخ [ فقام ] سعيد  
بن العاص [ فقال أيمك صلى مع رسول الله ﷺ صلاة الخوف فقال حذيفة أنا فصلهم  
صفين (٢) [ فصل ] سعيد أو حذيفة باذن سعيد [ بهؤلاء ] أي بالطائفتين الأولى  
[ ركعة و بهؤلاء ] أي الطائفتين الثانية [ ركعة ولم يقضوا ] أي لم يود القوم  
ركعتهم الثانية بل اقتصرت على الركعة الواحدة [ قال أبو داؤد : و كذا رواه  
عبيد الله بن عبد الله ] بن عتبة [ و بمأذن عن ابن عباس عن النبي ﷺ ] أما

(١) وفي نسخة : فصل بـ ٣

(٢) أول البهقي الحديث فأجاد فقال : معنى قوله «جعلهم صفين أي خلفه فصل  
بالطائفتين المتقدمة ركعتين والمؤخرة شريكه معهم ثم جاء هؤلاء إلى مكان هؤلاء  
يعني تأخرروا و تقدموا فصل بهم أخرى يعني بالطائفتين الثانية والأولى أيضاً  
شريكه معهم فسلموا جميعاً ولم يقضوا إلا أنه لم يبق عليهم شيء من الصلاة،  
انتهى ، و على هذا فلا تختلف بما ورد في بعض طرقه من لفظ «قضوا» .

## النبي ﷺ و يزيد الفقير وأبو موسى جمِيعاً عن جابر عن

حديث عبد الله فقد أخرج ابن جرير في تفسيره و النسائي في سنته و اللحظ لابن جرير حدثنا ابن بشار ثني يحيى ثنا سفيان ثني أبو بكر بن أبي الجهم عن عبد الله بن عبد الله عن ابن عباس أن رسول الله ﷺ صلى بذلك قرد فصف الناس خلفه صفين ، صفاً خلفه و صفاً موازي العدو فصل بالذين خلفه ركعة ثم انصرف هؤلاء إلى مكان هؤلاء و جاء أولئك فصلوا بهم ركعة و لم يقضوا ، و أخرجه الطحاوي عن قبيصة عن سفيان .

و أما حديث مجاهد عن ابن عباس فأخرجه النسائي و ابن جرير و الطحاوى عن أبي عوانة عن بكير عن مجاهد عن ابن عباس قال فرض الله الصلاة على لسان نبيكم ﷺ في الحضر أربعاء و في السفر ركتتين و في الحضر ركعة و سيخرجه المصنف [ و عبد الله بن شقيق ] أى و كذا روى عبد الله بن شقيق [ عن أبي هريرة عن النبي ﷺ ] سرفعاً آخرجه النسائي أخبرنا العباس بن عبد العظيم قال حدثني عبد الصمد بن عبد الوارث قال حدثني سعيد بن عبد المتن ثنا عبد الله بن شقيق قال حدثنا أبو هريرة قال كان رسول الله نازلاً بين ضجنان و عسفان محاصر المشركون فقال المشركون إن هؤلاء صلاة هي أحب إليهم من أبنائهم وأبكارهم أجمعوا أمركم ثم ميلوا عليهم ميلة واحدة فلما جبرتيل عليه السلام فامرها أن يقسم أصحابه نصفين فيصلى بطائفة منهم و طائفة مقبلون على عدوهم قد أخذوا حذره وأسلحتهم ف يصلى بهم ركعة ثم يتأخر هؤلاء و يتقدم أولئك ف يصلى بهم ركعة تكون لهم مع النبي ﷺ ركعة ركعة و للنبي ﷺ ركتان ، و أخرجه ابن جرير برواية أحد بن محمد الطوسي عن عبد الصمد [ و يزيد الفقير و أبو موسى ] قال أبو داود : رجل من التابعين ليس بالأشعرى ، كذا في نسخة ،

قلت : قال في التهذيب : أبو موسى عن جابر بن عبد الله في صلاة الخوف

النبي ﷺ و قد قال بعضهم في حديث يزيد الفقير أنهم قضوا ركعة<sup>(١)</sup> و كذلك رواه سماك الحنفي عن ابن عمر عن النبي ﷺ ، و كذلك رواه زيد بن ثابت عن النبي ﷺ

و عنه زياد بن نافع يقال إنه على بن رباح الخمي ويقال أبو موسى الغافق الصحابي الأول أقرب إلى الصواب و اسم أبي موسى الغافق مالك بن عبادة ، له صحبة ، روى عنه ثعلبة بن أبي الكنون و دعاة الحيري [ جيئا ] أى كذا رواه يزيد الفقير وأبو موسى [ عن جابر عن النبي ﷺ ] أما حديث يزيد الفقير عن جابر فآخرجه ابن جرير في تفسيره مرفوعاً أن رسول الله ﷺ صلى بهم صلاة المخوف<sup>(٢)</sup> الحديث ، وأما رواية أبي موسى فآخرجه ابن جرير : حدثنا أحمد بن عبد الرحمن بن وهب قال ثني عمى عبدالله بن وهب أخبرني عمرو بن المخارث أن بكر بن سوادة حدثه عن أبي موسى أن جابر بن عبد الله حدثهم أن رسول الله ﷺ صلى بهم صلاة المخوف يوم محارب و ثعلبة لكل طائفة ركعة و سجدتين [ و قد قال بعضهم في حديث يزيد الفقير أنهم قضوا ركعة ] أخرى ، قلت : لم أقف على من قال في حديث يزيد أنهم قضوا ركعة [ و كذلك ] أى كما روى هؤلاء المذكورون عن ابن عباس و أبي هريرة و جابر كذلك [ رواه سماك الحنفي عن ابن عمر عن النبي ﷺ ] آخرجه ابن جرير في تفسيره : حدثني أحمد بن الوليد القرشي قال ثنا محمد بن جعفر قال ثنا شعبة عن سماك الحنفي قال سأله ابن عمر عن صلاة السفر قال ركتان تمام غير قصر و إنما القصر صلاة المخافة .

قلت : وما صلاة المخافة ؟ قال يصلى الإمام بطائفة ركعة ثم يحيى هؤلاء مكان هؤلاء و يحيى هؤلاء مكان هؤلاء . فيصلى بهم فيكون للإمام ركتان ولكل طائفة ركعة

(١) و في نسخة : ركعة أخرى ،

(٢) | آخرجه النسائي أيضاً .

**بِسْمِ اللَّهِ الرَّحْمَنِ الرَّحِيمِ** قال فكانت للقوم ركعة ركعة و النبي عليه السلام ركعتين .

حدثنا مسد و سعيد بن منصور قالا نا أبو عوانة عن بكر بن الأنس عن مجاهد عن ابن عباس قال فرض الله عز وجل الصلاة على لسان نيكم **بِسْمِ اللَّهِ الرَّحْمَنِ الرَّحِيمِ** في الحضر أربعاً و في السفر ركعتين وفي الخوف ركعة .

ركعة [ و كذلك ] أى و مثل ما رواه [ رواه زيد بن ثابت عن النبي **بِسْمِ اللَّهِ الرَّحْمَنِ الرَّحِيمِ** قال فكانت للقوم ركعة ركعة ولنبي عليه السلام ركعتين ] أخرجه الطحاوی : حدثنا علي بن شيبة قال ثنا قبيصة عن سفيان عن الرکین بن الربیع عن القاسم بن حسان قال : أتیت ابن وديعة فسألته عن صلاة الخوف ، فقال انت زید بن ثابت فسألته فلقيته فسألته فقال صلي رسول الله **بِسْمِ اللَّهِ الرَّحْمَنِ الرَّحِيمِ** صلاة الخوف في بعض أيامه فصف صفا خلفه وصف موازى العدو فصلى بهم ركعة ، ثم ذهب هؤلاء إلى مصاف هؤلاء وجاء هؤلاء إلى مصاف هؤلاء فصلى بهم ركعة ثم سلم عليهم ، وذكر مؤمل بن إسماعيل عن سفيان في هذا الحديث : و قال عبد الله بن وديعة : وزاد فكانت للنبي **بِسْمِ اللَّهِ الرَّحْمَنِ الرَّحِيمِ** ركعتان و لكل طائفة ركعة ركعة .

[ حدثنا مسد و سعيد بن منصور قالا نا أبو عوانة ] الواضح البشکرى [ عن بكر بن الأنس ] السدوسي و يقال الليثي السکوفى ذكره ابن حبان في ثقات التابعين ثم أعاده في أتباع التابعين من الثقات ، وهو قليل الحديث ، و قال الأجرى سألت أبا داود عنه فقال شيخ جائز الحديث ، و قال العجلى : كوفي ثقة [ عن مجاهد عن ابن عباس قال فرض الله عز وجل الصلاة على لسان نيكم **بِسْمِ اللَّهِ الرَّحْمَنِ الرَّحِيمِ** في الحضر أربعاً و في السفر ركعتين وفي الخوف ركعة ] هذا الحديث هو الذي أشار إليه المؤلف في أوائل هذا الباب بعد تخریج الحديث بقوله : و كما رواه عبيد الله بن عبد الله

( باب من قال يصلى بكل طائفة ركعتين <sup>(١)</sup> )

حدثنا عبيد الله بن معاذ نا أبى نا الأشعث عن الحسن عن أبى بكره قال صلى النبي <sup>عليه السلام</sup> في خوف الظهر فصف بعضهم خلفه و بعضهم بازاء العدو فصلى <sup>(٢)</sup> ركعتين ثم

و مجاهد عن ابن عباس ، و أجاب الطحاوى عن هذا الحديث ، فقال قال أبو جعفر : فهذا عبيد الله بن عبد الله قد روى عن ابن عباس ما خالف ما دوى مجاهد عنه و محال أن يكون الفرض على الامام ركعة ف يصلحها بأخرى بلا قعود للشهد ولاتسليم فلما تضاد الخبران عن ابن عباس تنافيا ولم يكن لأحد أن يحتاج في ذلك مجاهد عن ابن عباس لأن خصمه يحتاج عليه بعبيد الله عن ابن عباس بخلاف ذلك .

[ باب من قال يصلى بكل طائفة ركعتين ] وتكون للامام أربعاً .

[ حدثنا عبيد الله بن معاذ نا أبى نا الأشعث عن الحسن عن أبى بكره <sup>(٤)</sup> ]

قال صلى النبي <sup>عليه السلام</sup> في خوف الظهر [ مفعول اصلى أى صلاة الظهر ] فصف بعضهم

(١) وفي نسخة : و تكون للامام أربعاً

(٢) وفي نسخة : رسول الله .

(٣) وفي نسخة : فصلى بهم .

(٤) وروى نحوه عن جابر عند مسلم وغيره وفيه كانت رسول الله <sup>عليه السلام</sup> أربع ركعات و للقوم ركعتان و حديث أبى بكره صريح في السلام على ركعتين بخلاف حديث جابر خمله بعضهم على حديث أبى بكره منهم النوى ومنهم من لم يحمله عليه و منهم القرطبي ، و قال المنذري في مختصره : كان النبي <sup>عليه السلام</sup> في غير حكم سفر وهم مسافرون ، و قال بعضهم : بالخصوصية ، و قيل كان عليه السلام مخيراً بين القصر والامام ، فاختار لنفسه الامام و للقوم القصر ، و قال بعضهم : كان في حضر يطن مخلة على باب المدينة ، و كان خوف نخرج منه محترساً ، اثنى ،

و أوله المخاصص في أحكام القرآن ، السلام التشهد

سلم فانطلق الذين صلوا معه فوقوا موقف أصحابهم ثم جاء  
أولئك فصلوا خلفه فصلى بهم ركتعين ثم سلم فكانت لرسول  
الله عليه أربعاً ولا صحابه ركتعين وبذلك كان يقتى

خلفه وبعضاهم بازاء العدو فصلى بهم [ أى بالطائفة الأولى ] [ ركتعين ثم سلم فانطلق  
الذين صلوا معه فوقوا موقف أصحابهم [ أى وجاه العدو [ ثم جاء أولئك [ أى  
الطائفة الثانية [ فصلوا خلفه فصلى بهم ركتعين ثم سلم فكانت لرسول الله عليه أربعاً ولاصحابه  
ركتعين ركتعين ] قال القارى : هذا على مذهبنا مشكل جداً فانه لو حمل على السفر  
لهم اقتداء المفترض بالت��ف وإن حمل على الحضر يأبه السلام عند رأس كل ركتعين ،  
اللهم إلا أن يقال هذا من خصوصياته عليه ، و أما القوم فاتموا ركتعين آخرين  
بعد السلام ، وقال الطحاوى : إنه كان في وقت كانت الفريضة تصلى مرتين انتهى ،  
قات : وعبارة الطحاوى هكذا و لا حجة لهم عندنا في هذه الآثار لأنه يجوز  
أن يكون النبي عليه صلاها كذلك لأنه لم يكن في سفر يقصر في مثله الصلة فصلى  
بكل طائفة ركتعين ثم قضوا بعد ذلك ركتعين ركتعين ، و هكذا نقول نحن إذا حضر  
العدو في مصر فراد أهل ذلك المصر أن يصلوا صلاة الخوف فصلوا هكذا يعني بعد  
أن تكون تلك الصلاة ظهراً أو عصراً أو عشاء ، فان قالوا القضاء ما ذكر ، قيل لهم قد  
يجوز أن يكونوا قد قضوا ولم ينقل ذلك في الخبر ، وقد يجيئ في الأخبار مثل  
هذا كثيراً وإن كانوا لم يقضوا فان ذلك عندنا لا حجة لهم فيه أيضاً لأنه يجوز أن  
يكون ذلك كان من رسول الله عليه والفرضة حينئذ مررتين فتكون كل واحدة منها  
فرضة ، وقد كان ذلك يفعل في أول الاسلام ثم نسخ ، انتهى ، فان قلت : أبو  
بكرة هذا متاخر الاسلام فانه أسلم بالطائف ، قلت : يمكن أن يكون مرسلاً صحابي  
فانه لم يصرح أنه كان معه في تلك الصلاة ، ثالث : و مدار جواب الطحاوى على أنه  
ليس في حديث الطحاوى لفظ « ثم سلم » فان فيه صلبي بهم ركتعين ، ولكن في رواية

الحسن ، قال أبو داؤد وكذلك في المغرب <sup>(١)</sup> يكون للأمام ست ركعات و للقوم ثلاثة ثلاثة ، قال أبو داؤد : كذلك رواه يحيى بن أبي كثیر عن أبي سلیمة عن جابر <sup>(٢)</sup> عن النبي ﷺ وكذلك قال سليمان اليشكري عن جابر عن النبي ﷺ .

أبى داؤد والنسائى والدارقطنی ، فصلى بهم رکعتين ثم سلم في يكن أن يقال إن المراد بالسلام السلام الذى في الشهيد ، و هو « السلام علينا وعلى عباد الله الصالحين » ، و قال الزيلى فى نصب الراية : قال المنذرى فى مختصره قال بعضهم ، كان النبي ﷺ فى غير حكم سفر وهم مسافرون ، و قال بعضهم هذا خاص بالنبي ﷺ ، و قيل فيه دليل على جواز اقتداء المفترض بالمتقل ، و يعرض عليه بأنه لم يسلم من الفرض كما فى حديث جابر ، و قبل إيه عليه السلام كان مخيراً بين القصر والاتمام فى السفر فاختار الإمام لى خلفه القصر ، و قال بعضهم : كان فى حضر يطن نخلة من باب المدينة خرج منه محترساً ، اتهى [ و بذلك كان يفتى الحسن ] لم أجده موصولاً فيها تبعت [ قال أبو داؤد : و كذلك فى المغرب <sup>(٣)</sup> يكون للأمام ست ركعات للقوم ثلاثة ] للصف الاول [ وثلاثة ] للصف الثانى [ قال أبو داؤد ] و [ كذلك ] أى كما رواه الأشعث عن الحسن عن أبي بكرة كذلك [ رواه يحيى بن أبي كثیر عن أبي سلیمة عن جابر عن النبي ﷺ ] أخرجه مسلم في صحيحه : حدثنا أبو بكر بن أبي شيبة ، قال نا عفان قال أنا أبان بن يزيد قال نا يحيى بن أبي كثیر عن أبي سلیمة عن جابر قال أقبلنا مع رسول الله ﷺ ، الحديث ، و في أخرى له أنه صلى مع

(١) و في نسخة : صلاة المغرب .

(٢) و في نسخة : بن عبد الله .

(٣) و اختلف الفقهاء في أداء المغرب جداً بسطه الرازى في أحكام القرآن والشوكانى في البيل و أهل الفروع من الأئمة و صاحب العارضة و ذكر المؤفق في مذهبه روایتين .

## ( باب صلاة الطالب )

رسول الله ﷺ صلاة الخوف فصلٌ رسول الله ﷺ بأحدى الطائفتين ركعتين ثم صلٍ بالطائفة الأخرى ركعتين فصلٌ رسول الله ﷺ أربع ركعات وصلٍ بكل طائفة ركعتين [ و كذلك قال سليمان اليشكري عن جابر عن النبي ﷺ ] قال السيوطي في الدر المنشور : أخرج عبد بن حميد و ابن جرير عن سليمان اليشكري أنه سأله جابر بن عبد الله عن إقصار الصلاة ، أى يوم أُنزل فقال جابر بن عبد الله وغير قريش آتية من الشام ، الحديث ، وفي آخره فكانت للنبي ﷺ أربع ركعات وللقوم ركعتين ركعتين يومئذ فأُنزل في إقصار الصلاة وأمر المؤمنين بأخذ السلاح [ باب صلاة الطالب ] وهو الذي يكون في طلب العدو سائرآ خلفه لقتله ،

قال الحافظ : قال ابن المنذر : كل من أحفظه عنه من أهل العلم يقول إن المطلوب يصل على دابته يوماً ، وإن كان طالباً نزل فصلٌ على الأرض ، قال الشافعى إلا أن ينقطع عن أصحابه فيخاف عود المطلوب عليه فيجزئه ذلك ، وعرف بهذا أن الطالب فيه التفصيل بخلاف المطلوب ، ووجه الفرق أن شدة الخوف في المطلوب ظاهرة لتحقق السبب المقضى لها . و أما الطالب فلا يخاف استيلاء العدو عليه ، و إنما يخاف أن يفوته العدو ، انتهى .

قلت : و ذهب الحنفية في ذلك ما قال صاحب البدائع : ولو صلٍ راكباً والدابة سائرة فإن كان مطلوباً فلا بأس به لأن السير فعل الدابة في الحقيقة ، و إنما يضاف إليه من حيث المعنى لتسيره ، فإذا جاء العذر انقطعت الإضافة إليه ، بخلاف ما إذا صلٍ ما شيا ( ١ ) أو ساجحاً حيث لا يجوز لأن ذلك فعله حقيقة فلا يتحمل إلا إذا كان في معنى مورد النص ، وليس ذلك في معناه على ما مر وإن كان الراكب طالباً فلا يجوز لأنه لا خوف في حقه فيمكنه التزول ، انتهى .

( ١ ) يشكل عليه إن الجصاص في أحكام القرآن أباح لطلوب الصلاة ماشياً .

حدثنا أبو معمر عبد الله بن عمرو نا عبد الوارث نا محمد بن إسحاق عن محمد بن جعفر عن ابن عبد الله بن أنيس عن أبيه قال بعثي رسول الله صلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ إلى خالد بن سفيان

[ حدثنا أبو معمر عبد الله بن عمرو ] بن سخيرة [ نا عبد الوارث نا محمد بن إسحاق عن محمد بن جعفر عن ابن عبد الله بن أنيس ] لم يسم ابن عبد الله بن أنيس ، هذا ، و لعبد الله هذا خمس بنين : ضرة و عطية و عبد الله و عمرو و عيسى ، ولم أقف في هذا الحديث على أن المراد عن ابن عبد الله بن أنيس من هو منهم ، ولم يصرح أحد من الأعلام به إلا ما حكى صاحب العون عن المنذري ، أنه عبد الله بن عبد الله بن أنيس ، ولم أجده ما يستدل به على تعيين هذا ولم أظفر على الرواية التي استشهد بها المنذري [ عن أبيه ] عبد الله بن أنيس مصغراً الجهمي أو يحيى المديني حليف الأنصار ، يقال له الجهمي والقضاعي والأنصارى والسلمى بفتحتين روى عنه أولاده عطية و ضرة و عمرو و عبد الله شهد العقبة واحداً وما بعدهما ، و هو الذي بعثه النبي صلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ إلى خالد بن نبيح الغزى فقتله ، و أما على بن المديني ، فقال الأنصاري غير الجهمي فإن الأنصاري هو الذي روى عنه جابر في القصاص والجهمي هو الذي روى عنه أولاده ، و لكن قال العسكري : عبد الله بن أنيس من السكن ، يقال له الجهمي الأنصارى ، و كذا قال ابن أبي حاتم عن أبيه عبد الله بن أنيس الجهمي الأنصارى و في القاموس ، ذوالمحضرة عبد الله بن أنيس ، لأن النبي صلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ أطعاه محضرة ، و قال : تلقاني بها في الجنة ، وكانت المحضرة عنده إلى وقت وفاته فلما دنا موته وصى بها أهله حتى لفوهَا في كفنه ودفواها معه [ قال بعثي رسول الله صلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ إلى خالد بن سفيان المذلى (١) و كان نحو عرنة و عرفات ] و هما موضعان خارجان من الحرم من مكة على تسعه أميال و بطن عرنة بعرفات

(١) و في تاريخ ابن جرير الطبرى و هو بنخلة أو بعرقة

الهذل و كان نحو عرنة و عرفات فقال إذهب فاقته قال فرأيته و حضرت صلاة العصر<sup>(١)</sup> فقلت إني لأخاف أن يكون بيبي و ينه ما أن أؤخر<sup>(٢)</sup> الصلاة فانطلقت أمشي

وليس من الموقف و عرفات موقف الحاج للحج [ قال ] رسول الله ﷺ [ اذهب فاقته ] أى خالد بن سفيان و سببه أنه كان يجمع البعوث لقتال رسول الله ﷺ كما سبأق [ قال فرأيته و قد حضرت صلاة العصر ] أى وقتها [ قلت ] في نفسى [ إني لأخاف ] أن يكون بيبي و ينه ما<sup>(٤)</sup> [ أى شئ من المجادلة ] [ أن ] زائدة [ أؤخر الصلاة ] به و في نسخة ما يؤخر و هو أوضح لأنه لا يحتاج إلى التقدير والذى عندي في توجيهه إعرابه أن يكون لفظ ما بمعنى شئ اسم ليكون وخبره بيبي و ينه مقدم على اسمه و لفظة أن زائدة وأؤخر الصلاة صفة له والراجح مقدر ، وهو لفظ به ، حاصل المعنى على هذا أنه يقول إني أخاف من أن يكون بيبي و ينه القتال فيطول الزمان فيكون سبأق تأخر الصلاة أو لفوت الصلاة فلذلك

(١) وفي نسخة : قد حضرت .

(٢) وفي نسخة : يؤخر الصلاة .

(٣) ولفظ الطبرى في تارىخه و خشيت أن تكون بيبي و ينه مجادلة تشغلى عن الصلاة .

(٤) ووجه الوالد ثلاثة توجيهات آخر ، ١ - ما استفهمية أى حرج أن أؤخرها ٢ - نافية و أن للتأكيد لا أؤخرها أبداً ، ٣ - مصدرية و أن زائدة أى يحول بيبي و ينه تأخير الصلاة . وقال ابن القيم في كتاب الصلاة له : اختلفوا في من أدركته الصلاة و هو مشغول بالقتال فقالت الأئمة الثلاثة يصلى حسب حاله و لا يؤخر الصلاة و قصة غزوة الخندق منسوحة و قالت الحنفية يؤخر لغزوة الخندق و قال قوم بالتخير هنها و هو روایة لأحمد و مذهب جماعة المخ .

و أنا أصلى أو مأمور نحوه فلما دنوت منه قال لي من أنت قلت : رجل من العرب بلغني أنك تجمع لهذا الرجل فجئتك في ذاك <sup>(١)</sup> قال إني لفي ذاك <sup>(٢)</sup> فشيئت معه ساعة حتى إذا أمكنني علوته بسيفي حتى برد .

صليت بالایام قبل أن أحمل عليه [ فانطلقت أمشي <sup>(٣)</sup> و أنا أصلى أو مأمور نحوه ] أى نحو خالد متعلق بأمشي [ فلما دنوت منه قال ] خالد بن سفيان [ لي من أنت قلت : رجل من العرب بلغني أنك تجمع [ أى الجموع ] لهذا الرجل ] وأشار إلى النبي ﷺ بهذا الكلام ليخفي عليه أنه من أصحابه [ فجئتك في ذاك قال إني لفي ذاك ] أى مشغول في جمع البووث [ فشيئت معه ساعة حتى إذا أمكنني ] أى أقدرني كأنه غفل عنه وأمرني و حصل له القدرة [ علوته بسيف ] فقتلته [ حتى برد ] قال الحافظ في الفتح : و إسناده حسن ، وقد أخرجه الإمام أحمد في مسنده بطوله ، فهو مختصر ، استدل به على جواز الصلاة بالایام لطالب العدو و لكنه لا يتم الاستدلال على ذلك بهذا الحديث ، لأنه فعل صحابي لا حجة فيه ، ولم يثبت أن رسول الله ﷺ قرره على ذلك فلهذا لم يتمسك به جمهور المقهاء .

(١) وفي نسخة : ذلك . (٢) وفي نسخة : ذلك .

(٣) قال ابن قدامة في المغني : الماشي في السفر ظاهر كلام الخرق أنه لا يباح له الصلاة و هو إحدى الروايتين عن أحد فانه قال لا أعلم أحداً قال في الماشي يصلى إلا عطاء و لا يعجبهما أن يصلى وهذا مذهب أبي حنيفة ، والرواية الثانية أن يصلى ماشياً فعليه أن يستقبل القبلة لافتتاح الصلاة ثم ينحرف إلى جهة سيره فيقرأ ماشياً ويركع ويسجد على الأرض وهذا مذهب الشافعى و عطاء ، قال الأمدى يومى بالركوع والسجود الخ ، قلت وظاهر هذا في الخوف وغيره عام كما يظهر من تمام كلامه في هذا لكن نص في موضع آخر أنه يجوز في شدة الخوف الصلاة راكباً و ماشياً مع الكر والفر يومى بالركوع والسجود ، وكذا في الأول .

## ( باب (١) تفريع أبواب التطوع وركعات (٢) السنة .

[ باب تفريع (٢) أبواب التطوع وركعات السنة ] والمراد برکعات السنة الرابية ، قال القارى : إعلم أن السنة والنفل والتطوع والمندوب والمستحب والمرغوب فيه ، ألفاظ متراوفة معناتها واحد ، و هو ما رجحه الشارع فعله على تركه و جاز تركه و إن كان بعض السنون أكد من بعض اتفاقاً ، قال النووي : تصح النوافل و تقبل و إن كانت الفرضة ناقصة . لقوله في الحديث الصحيح : فإن انتقص من فريضته شيئاً قال الرب تعالى انظروا هل لعبدي من تطوع فيكمل به ما انتقص من الفرضة ، وخبر لا تقبل نافلة المصلى حتى يؤدي الفرضة ضعيف ، ولو صلح حمل على الرواتب البعدية لتوقف صحتها على صحة الفرض ، قال الشامي في حاشيته على الدر المختار ، إعلم أن المشروعات (٤) أربعة أقسام فرض وواجب وسنة ونقل فما كان

(١) وفي نسخة : باب تفريع أبواب صلاة التطوع ،

(٢) وفي نسخة : باب في رکعات السنة .

(٣) إعلم أن الفقهاء بنوا أمرها على السهولة فكم من أمور أباحوها في التطوع لا المكتوبة لما رأوا التصوص الواردة في ذلك من التفريق كما في روايات صلاة عليه السلام التطوع على الدابة وينزل للكتبة ومن جواز التطوع قاعداً مع القدرة على القيام بخلاف المكتوبة وكتنا التخصر فيها وبما تقدم عن أحد يعيجي أن يدعوا في الفرضة بما في القرآن وبما تقدم من إكمال الفرائض بالتطوع وبظاهر ما تقدم عن جابر : كنا نصلى التطوع ندعوا قياماً وقعوداً وبما في قيام الليل لأبي نصر ، إنه عليه السلام ركع وسبعين طول الليل آية واحدة . إن تعذبهم فانهم عبادك ، الحمد لله .

(٤) قال ابن العربي : المشروع عند أبي حنيفة أربع و عند الشافعى ثلاثة فرض وسنة ونافلة ، و عندنا أربعة : فرض ، واجب ، رغبة ، ونقل ، ولم يجر على لسان الشارع إلا بعضها .

حدثنا محمد بن عيسى نا ابن علية نا داؤد بن أبي هند حدثني  
النعمان بن سالم عن عمرو بن أوس عن عبّسة بن أبي  
سفيان عن أم حبيبة قالت قال النبي (١) ميّث من صلى في يوم  
ثنتي عشرة ركعة تطوعاً بني له بهن بيت في الجنة .

حدثنا أحمد بن حنبل نا هشيم نا خالد ح و حدثنا مسدد  
نا يزيد بن زريع نا خالد المعنى عن عبد الله بن شقيق قال  
سألت عائشة عن صلاة رسول الله ميّث من التطوع فقالت

فعلم أولى من ترك مع منع الترك إن ثبت بدليل قطعى ففرض أو بظى فواجب و بلا  
منع الترك إن كان ما واظب عليه الرسول ميّث أو الخلفاء الراشدون من بعده فستة  
و إلا فندوب ، و نقل والستة نوعان سنة المدى ، و تركها يوجب إساءة و كراهية  
للمجاعة والأذان والإقامة و نحوها ، و سنة الزوائد و تركها لا يوجب ذلك كسير  
النبي ميّث في لباسه و قيامه و قعوده والنفل و منه المندوب بثاب فاعله و لا يسئى  
تاركه .

[ حدثنا محمد بن عيسى نا ابن علية ] [ إسماعيل بن إبراهيم ] [ نا داؤد بن أبي  
هند حدثني النعمان بن سالم ] الطائف ثقة [ عن عمرو بن أوس ] بن أبي أوس الثقفي  
الطائفى تابعى كبير من الطبقة الثانية و وهم من ذكره في الصحابة [ عن عبّسة بن  
أبي سفيان عن أم حبيبة ] أم المؤمنين بنت أبي سفيان اخت معاوية [ قالت قال  
رسول الله ميّث من صلى في يوم ثنتي عشرة ركعة تطوعاً بني له بهن ] الباهر للعاوضة  
أو السبيبة [ بيت في الجنة ] [ الحديث مختصر رواه الترمذى مطولاً فقال أربعاً قبل الظهر  
وركتين بعدها و ركتين بعد المغرب و ركتين بعد العشاء و ركتين قبل الفجر .

[ حدثنا أحمد بن حنبل نا هشيم ] [ مصطفى ابن بشير مكباراً ] [ نا خالد ] الحداه  
ح [ أو حدثنا مسدد نا يزيد بن زريع نا خالد المعنى عن عبد الله بن شقيق قال سألت

(١) و في نسخة : رسول الله .

كان يصلى قبل الظهر أربعاً في بيته ثم يخرج فيصلى بالناس ثم يرجع إلى بيته فيصلى ركعتين وكان يصلى بالناس المغرب ثم يرجع إلى بيته فيصلى ركعتين وكان يصلى بهم العشاء ثم يدخل بيته فيصلى ركعتين وكان يصلى من الليل تسعة ركعات فيهن الوتر وكان يصلى ليلاً طويلاً قائماً و ليلاً

عاشرة عن صلاة رسول الله ﷺ من النطوع [ أى صلاة التفل ] فقالت كان [ رسول الله ﷺ ] يصلى قبل الظهر (١) أربعاً في بيته [ هذا دليل لختار مذهبنا أن المؤكد قبلها أربع [ ثم يخرج ] إلى المسجد [ فيصلى بالناس ] الفريضة [ ثم يرجع إلى بيته فيصلى ركعتين وكان يصلى بالناس المغرب ثم يرجع إلى بيته فيصلى ركعتين وكان يصلى بهم ] أى بأصحابه [ العشاء ] أى فريضة العشاء [ ثم يدخل بيته فيصلى ركعتين ] قال ابن الملك : فيه دليل على استحباب أداء السنة في البيت ، قبل في زماننا إظهار السنة الرابطة أولى لعلمها الناس أى اعلموا عملها أو للناس بنسبوه إلى البدعة ، ولا شك أن متابعة السنة أولى وأعلم وجه ترك العصر لأنها بصدق بيان السنن المؤكدة [ وكان ] أحاجانا [ يصلى من الليل ] أى بعض أوقاته [ تسعة ركعات ] قال ابن حجر : تارة واحدة عشرة نارة و إنقص تارة [ فيهن ] أى في جلدهن [ الوتر ] قال ابن الملك قبل الوتر والتهجد سواء و قبل الوتر غير التهجد فإذا صلى أحد أكثر من ثلاثة عشرة ركعة فهل جميعها و تراويم ركعة واحدة ، الباقي صلاة الليل ؟ فالملهمون من الأحاديث الواردة في الوتر أن جمعها وتر و ليس صلاة الليل غير الوتر إلا في حق من صلى الوتر قبل ، ثم نام و قام رضي الله عنه فان ذلك حينئذ صلاة الليل انتهى ، و هو خلاف المذهب ، فان الوتر غير التهجد فان الأول

(١) والمالكية لم يقولوا بالرواتب كما في الأوجز فأولوا هذه الروايات قبل دخول وقتها كما في العارضة أو قبل الجماعة .

طويلا جالساً فإذا قرأ و هو قائم ركع و سجد وهو قائم  
و إذا قرأ و هو قاعد ركع و سجد و هو قاعد و كان  
إذ طلع الفجر صلى ركعتين ثم يخرج فيصل بالناس صلاة  
الفجر عليه السلام .

واجب منحصر في ثلاثة ركعات بسلام واحد عندنا غير مقيد بوقت من آخر الليل أو أوله بشرط وقوعه بعد العشاء سواء بعد نوم أو قبله إلا أن الأفضل تأخيره إلى آخر الليل لمن يثق بالاتباه لقوله عليه السلام : أجعلوا آخر صلاتكم بالليل وترأ ، و أما الثاني فسنة بالاتفاق ، و هو مقيد بآخر الليل مطلقا ، أو بنوم قبله [ وكان يصلى ليلا طويلا ] أي في الليل زمانا طويلا [ قائما و ليلا طويلا جالسا ] قال في المفاتيح يعني يصلى صلاة كثيرة من القيام والقعود أو يصلى ركعات مطولة في بعض الليل من القيام و في بعضها من القعود [ فإذا قرأ و هو قائم ركع و سجد و هو قائم ] أي لا يقعد قبل الركوع قاله ابن حجر : و قال الطيبي : أي يتقل من القيام إليها ، و كذا التقدير فيما بعده [ و إذا قرأ و هو قاعد ركع و سجد وهو قاعد ] أي لا يقوم للركوع ، قال الطحاوى : ذهب قوم إلى كراهة (١) الركوع قائماً لمن افتح الصلاة قاعداً و خالفهم آخرون فلم يروا به أساسا ، فلت : لأنه انتقال إلى الأفضل ، و قال : حجتهم ما روی بأسانید عن عائشة أنها لم تر رسول الله عليه السلام يصلى صلاة الليل قاعداً قط حتى أمن فكان يقرأ قاعداً حتى إذا أراد أن يركع قام يقرأ نحواً من ثلاثين آية ، ثم ركع لأن في هذا الحديث أنه كان يركع قائماً بعد ما افتحتها قاعداً ، و هو الأولى ، و هذا قول أبي حنيفة و أبو يوسف و محمد رحيمهم الله [ و كان إذا طلع الفجر صلى ركعتين ] أي خفيتين [ ثم يخرج (١) و ذهب محمد و أبو يوسف إلى كراهة عكسه كما تقدم والأربعة على جواز الصورتين معاً .

حدثنا القعبي عن مالك عن نافع عن عبد الله بن عمر أن رسول الله صلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ كان يصلٍ قبل الظهر ركعتين و بعدها ركعتين و بعد المغرب ركعتين في بيته و بعد صلاة العشاء ركعتين و كان لا يصلٍ بعد الجمعة حتى ينصرف ف يصلٍ ركعتين .

ف يصلٍ بالناس صلاة الفجر [ أى فرض الصبح ] صلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ .

[ حدثنا القعبي عن مالك عن نافع عن عبد الله بن عمر أن رسول الله صلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ كان يصلٍ قبل الظهر ركعتين ] و هذا لا ينافي أنه كان يصلٍ أربعاً و لعله صلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ صلى أربعاً في بيته و ركعتين خارج البيت أو صلى ركعتين أحياناً اقتصر عليهما للدجلة ، [ و بعدها ] أى بعد صلاة الظهر [ ركعتين و بعد المغرب ركعتين في بيته ] الظاهر أنه قيد للآخرة ، و قال ابن حجر : عائد إلى الكل [ و بعد صلاة العشاء ركعتين ] هذا أيضاً مقيد بقوله في بيته في رواية الشعيبين [ و كان لا يصلٍ بعد الجمعة حتى ينصرف ] إلى بيته [ ف يصلٍ ركعتين ] و قد وقع في رواية ابن عمر عند أبي داود . الترمذى : إذا صلى الجمعة بمكة فصل ركعتين ثم يتقدم ف يصلٍ أربعاً واختلف في السنن بعد الجمعة هل هي ركعتان أو أربع ركعات أو ست فعلى الترمذى عن الشافعى و أئمداً أنها ركعتان و عند أبي حنيفة أربع ركعات و عن أبي يوسف أنه قال : يصلٍ بعدها ستاً ، وجه قول أبي يوسف أن فيه جمعاً بين قول رسول الله صلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ و بين فعله فإنه روى أنه أمر بالأربع بعد الجمعة ، و روى أنه صلى ركعتين بعد الجمعة فجمع بين قوله و فعله ، و كذا روى عن على ووجه قوله أبي حنيفة ما تقدم من رواية أبي هريرة في باب الصلاة بعد الجمعة من كان مصلياً بعد الجمعة فليصل أربعاً و في رواية إذا صلِّمَ الجمعة فصلوا بعدها أربعاً وما روى من فعله صلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ فليس فيه ما يدل على المواظبة .

حدثنا مسدد نا يحيى عن شعبة عن إبراهيم بن محمد بن المنشر عن أبيه عن عائشة أن النبي ﷺ كان لا يدع أربعاً قبل الظهر وركعتين قبل صلاة الغداة .

( باب ركعى الفجر ) حدثنا مسدد نا يحيى عن ابن جريج حدثني عطاء عن عبيد بن عمير عن عائشة قالت إن رسول الله ﷺ لم يكن على شئ من النوافل أشد معاهدة منه على الركعتين قبل الصبح .

( باب في تخفيفها ) حدثنا أحمد بن أبي شعيب الحرانى نا زهير بن معاوية نا يحيى بن سعيد عن محمد بن عبد الرحمن

[ حدثنا مسدد نا يحيى عن شعبة عن إبراهيم بن محمد بن المنشر عن أبيه عن عائشة أن النبي ﷺ كان لا يدع [ أى لا يترك ] أربعاً قبل الظهر وركعتين قبل صلاة الغداة ] أى الفجر .

[ باب ركعى الفجر (١) . حدثنا مسدد نا يحيى ] القطان [ عن ابن جريج حدثني عطاء عن عبيد بن عمير عن عائشة قالت إن رسول الله ﷺ لم يكن على شئ من النوافل أشد معاهدة منه على الركعتين قبل الصبح ] و لذلك قال في البدائع : وأقوى السنن (٢) ركعنا الفجر لورود الشرع بالترغيب ما لم يرد في غيرهما . قال ﷺ صلوهما ولو طردتم الخيل .

[ باب في تخفيفها ] أى ركعى الفجر .

[ حدثنا أحمد بن أبي شعيب الحرانى ] أى أحمد بن عبد الله بن أبي شعيب [ نا زهير بن معاوية نا يحيى بن سعيد عن محمد بن عبد الرحمن ] بن سعد بن

(١) قال ابن العربي : قد ورد في فضلها ثمانية أحاديث ثم ذكرها .

(٢) حتى قال الحسن بوجوتها كما في الأوجز وبه قال بعض الخفيفية كما في الشامي .

عن عمرة عن عائشة قالت كان النبي ﷺ يخفف الركعتين قبل صلاة الفجر حتى إني لأقول هل قرأ فيها بأم القرآن .

زيارة الأنصارى المدى ، و هو محمد بن عبد الرحمن بن عبد الله بن عبد الرحمن بن سعد بن زرارة روى عن عمته عمرة بنت عبد الرحمن ، قال الحافظ : قلت : و صرخ ابن سعد بأن عمرة عمة أبيه ، و قال في ترجمة عمرة بنت عبد الرحمن : روى عنها أخوها محمد بن عبد الرحمن الأنصارى ثقة [ عن عمرة ] بنت عبد الرحمن بن سعد بن زرارة الأنصارية المدى ، أحد الثقات العلماء بعائشة الإثبات فيها ، قال نوح بن حبيب القومى : من قال عمرة بنت عبد الرحمن بن أسد بن زرارة فقد أخطأ إنما هو ولد سعد بن زرارة و هو أخوا سعد فاما سعد فلم يكن له عقب ، و إنما الولد سعد و إنما غلط الناس لأن المشهور هو أسد سمعت ذلك من علي بن المدينى ، و من الذين يعرفون نسب الأنصار [ عن عائشة قالت كان النبي ﷺ يخفف الركعتين قبل صلاة الفجر حتى إني لأقول ] في نفسي [ هل قرأ ] رسول الله [ فيها بأم القرآن ] أى بسورة الفاتحة ، قال الحافظ في الفتح : و قد تمسك به من زعم (١) أنه لا قراءة في ركعى الفجر أصلا و تعقب بما ثبت في الأحاديث الآتية ، قال القرطبي ليس معنى هذا أنها شكت في قراءة ﷺ الفاتحة وإنما معناه أنه كان يطيل في النوافل فلا خفف في قراءة ركعى الفجر صار كأنه لم يقرأ بالنسبة إلى غيرها من الصلوات ، واستدل بحديث الباب على أنه لا يزيد فيها على ألم القرآن ، و هو قول مالك ، وفي البويطي عن الشافعى أن استحباب قراءة السورتين المذكورتين فيها مع الفاتحة عملا بال الحديث المذكور و بذلك قال الجمهور فقالوا معنى قول عائشة ، هل قرأ فيها بأم القرآن ، أى مختصرأ عليها أو ضم إليها غيرها و ذلك لسراعه بقراءتها ، انتهى .

(١) فيه أربعة مذاهب : لا قراءة عند قوم والفاتحة فقط عند مالك والتخفيف عند الجمهور والتطويل عند الطحاوى .

حدثنا يحيى بن معين نا مروان بن معاوية نا يزيد بن كيسان عن أبي حازم عن أبي هريرة أن النبي ﷺ قرأ في ركعى الفجر « قل يا أيها الكافرون »، وقل هو الله أحد ». حدثنا أحمد بن حنبل نا أبو المغيرة نا عبد الله بن العلاء حدثني أبو زيادة عبيد الله بن زيادة الكندي عن بلال أنه حدثه أنه أتى رسول الله ﷺ ليؤذنه <sup>(١)</sup> بصلوة الغداء ، فشغلت عائشة بلا بلا بأمر سأله عن نفسه حتى فضحه الصبح

[حدثنا يحيى بن معين نا مروان بن معاوية نا يزيد بن كيسان عن أبي حازم] سلسلة الأشجاعي السكري ثقة [ عن أبي هريرة أن النبي ﷺ قرأ في ركعى الفجر ] أى في سنته بعد الفاتحة [ قل يا أيها الكافرون ، وقل هو الله أحد ] وهذا الحديث يدل على استجواب قراءة سورة الإخلاص في ركعى الفجر ، وكذلك عند الحنفية ، قال في البحر الرائق و في الخلاصة : و السنة في ركعى الفجر ثلاثة : أحدهما أن يقرأ في الركعة الأولى « قل يا أيها الكافرون » ، وفي الثانية ، الإخلاص ، و الثالث أن يأني بها في بيته ، و الثالث أن يأني بها أول الوقت .

[ حدثنا أحمد بن حنبل نا أبو المغيرة ] عبد القدوس بن الحجاج [ نا عبد الله بن العلاء ] بن ذير [ حدثني أبو زيادة عبيد الله بن زيادة الكندي ] أبو زيادة الكندي ، ويقال الكندي الدمشقي ويقال عبدالله ويقال ابن زياد وأبو زياد بلا ماء ثقة ، ذكره ابن حبان في الثقات . وقال : الظاهر إن روایته عن بلال مرسلة [ عن بلال أنه حدثه أنه أتى رسول الله ﷺ ليؤذنه ] أى يعلمه [ بصلوة الغداء ] أى بقرب وقت إقامتها [ فشغلت عائشة بلا بلا بأمر شأنه ] بلا بلا [ عنه ] أى عن ذلك الأمر حتى فضحه الصبح ] قال في الجمع : حتى فضحه الصبح أى دهمته فضحة الصبح

(١) وفي نسخة : يؤذنه .

فأصبح جداً قال فقام بلال فآذنه بالصلاه و تابع أذانه ، فلم يخرج رسول الله ﷺ فلما خرج صلى بالناس و أخبره أن عائشة شغلته بأمر سأله عنه حتى أصبح جداً ، وأنه أبطأ عليه بالخروج فقال : إني كنت ركعت ركع الفجر فقال يا رسول الله ﷺ إنك أصبحت جداً قال (١) : لو أصبحت أكثر مما أصبحت لركعتها وأحسنتها وأجملتها .

أى ياضه وقيل فضحه أى كشفه و ينه للاعين بضوئه و يروى بصاد مهملة بمعناه ، وقيل معناه إنه لما تبين الصبح جداً ظهرت غفلته عن الوقت فصار كا يفتضي بعيب ظهر فيه [ فأصبح جداً قال : فقام بلال فآذنه ] أى رسول الله ﷺ [ بالصلاه و تابع أذانه ] أى أعلمه مرة بعد أخرى [ فلم يخرج رسول الله ﷺ على أذانه في الفور بل تأخر شيئاً ] فلما خرج صلى بالناس و أخره [ أى أخر بلال رسول الله ﷺ ] أى عائشة شغلته [ بأمر سأله عنه حتى أصبح جداً ] أى نور بالصبح كثيراً [ و أنه ] أى رسول الله ﷺ [ أبطأ عليه بالخروج فقال ] رسول الله ﷺ [ إني كنت ركعت ركع الفجر ] أى كنت أصل ركع الفجر حين آذنني [ فقال يا رسول الله ﷺ إنك أصبحت جداً ] أى لو كنت تركت النافلة لأن أداء الفرض في وقته أعم من الاشتغال بالتوافق [ قال ] رسول الله ﷺ [ لو أصبحت ] أى نورت بالصبح [ أكثر مما أصبحت ] أى مما نورت به [ لركعتها ] أى صليتها [ و أحسنتها ] أى أحسنت في أدائها بيان السنن و المستحبات [ و أجملتها ] أى أجملها جيلاً ، و الحديث ليس له كثير مطابقة بالباب .

(١) وفي نسخة : قال قال

حدثنا مسدد نا خالد نا عبد الرحمن يعني ابن إسحاق المدى عن ابن زيد عن ابن سيلان عن أبي هريرة قال : قال رسول الله ﷺ : لا تدعوهما وإن طردتم الحيل .

[ حدثنا مسدد نا خالد نا عبد الرحمن يعني ابن إسحاق المدى عن ابن زيد ] هو محمد بن زيد بن مهاجر بن قنفذ [ عن ابن سيلان ] في التقريب بكسر السين المهملة بعدها تختانة ساكنة ، قال الحافظ في تهذيب التهذيب في ترجمة جابر بن سيلان : جابر بن سيلان عن ابن مسعود في الفصل من الجنابة ، وعن أبي هريرة في المحافظة على ركعى الفجر ، روى عند محمد بن زيد بن المهاجر بن قنفذ روى له أبو داؤد ولم يسمه في روايته و سماه أبو حاتم و غيره ، و روى موسى بن هارون الحذيين المذكورين من طريقه و سماه فيما جابرًا و سماه أحمد بن حنبل في بعض الطرق عبد ربه بن سيلان ، قاله أعلم ، و ذكره صاحب الكمال فيمن اسمه عيسى وهو وهم ، فان عيسى بن سيلان شيخ آخر يروى عنه المصريون وهو متاخر عن هذا .

قلت : أما أبو حاتم فسمى الراوى عن ابن مسعود جابرًا ، و ذكر عيسى بن سيلان فقال يروى عن أبي هريرة وكعب ، و ذكر عبد ربه بن سيلان على حدة ، فقال و روى عن أبي هريرة و عنه محمد بن زيد ، و كذا ذكره البخاري و ابن حبان في الثقات ، و ظهر من هذا أن ابن سيلان ثلاثة : جابر بن سيلان وهو الراوى عن ابن مسعود ، و عبد ربه بن سيلان وهو الذى يروى عن أبي هريرة و يروى عنه ابن قنفذ ، و أما عيسى فإنه و إن كان يروى عن أبي هريرة فلم يذكره إلا أن ابن قنفذ روى عنه قطعى أن الذى أخرج له أبو داؤد هو عبد ربه ، قاله الحافظ في تهذيب التهذيب : و قال في التقريب في ترجمة جابر بن سيلان : و الصواب أن الذى روى له أبو داؤد اسمه عبد ربه [ عن أبي هريرة قال : قال رسول الله ﷺ لا تدعوهما ] أى لا تتركوا ركعى الفجر [ وإن ] وصلية [ طردتم ] أى

حدثنا أحمد بن يونس نا زهير نا عثمان بن حكيم أخبرني  
سعيد بن يسار عن عبد الله بن عباس أن كثيراً مما كان  
يقرأ رسول الله ﷺ في ركعتي الفجر بأمنا بالله و ما أنزل  
إلينا هذه الآية ، قال هذه في الركعة الأولى و في الركعة

دفعتكم [ الخيل ] و هذا الحديث أيها لا يناسب بالباب .

حکی صاحب العون فی معنی هـذا الحدیث عن الشیخ تذیر حسین الدھلیوی :  
لا ترکوا رکعی الفجر و إن دفعتكم الفرسان أی فرانکم للرحیل ، یعنی إن حان  
وقت رحیل الجیش ، و سار الجیش و عجل للرحیل فلا ترکوهما ، و حکی المعنی  
الثانی عن الشیخ حسین بن محسن الانصاری فقال : إن طردتكم الخیل أی خیل العدو  
و معناه إذا كان الرجل مثلاً هارباً من العدو و العدو يركب فرسه ليقتله فلا ينبغي  
للطلوب ترك رکعی الفجر ، ثم حکی مخشبہ عن بعض تلامذة الشیخ المحدث السهارنفوری  
معنی ثالثاً أنه كتب على هامش معنی الآثار ما نصه : طردتكم الخیل أی جرت عليکم  
الخیل و دقت أذانکم فدفعتم عن الاشتغال بهما ، فاق بکلمات غلیظة و شعّ علیک  
بتشنیعات بلیغة وادعی بتغایط هذا المعنی فقال : انظر إلى هذا المعنی الغلط الیین يضحك  
به الطالبة فضلاً عن الكلمة ، و أسأل عن هذا المتعلّق عننأخذت هذا المعنی ، وقد  
حری هذا المجهل على عادة أسلافه من السب و الشتم و التفهش مع أن هذا المعنی  
فرد من أفراد المعنی الثاني والعجب أنه لم يسأل الشیخ الدھلیوی ولا الشیخ الانصاری  
أنهیا عن أحداً معنیهمما مع أن الكل محتمل .

[ حدثنا أحمد بن يونس نا زهير ] بن معاوية [ نا عثمان بن حكيم أخبرني  
سعید بن یسار عن عبد الله بن عباس أن كثيراً مما كان يقرأ رسول الله ﷺ في  
رکعی الفجر ] أی الذي كان يقرأ رسول الله ﷺ في رکعی الفجر كثيراً منه هذه  
الآیات [ بأمنا بالله و ما أزل إلينا هذه الآیة ] أی الآیة التامة التي في البقرة

الآخرة بأمنا بالله وأشهد بأننا مسلمون .

حدثنا محمد بن الصباح بن سفيان نا عبد العزيز بن محمد عن عثمان بن عمر يعني ابن موسى عن أبي الغيث عن أبي هريرة أنه سمع النبي ﷺ يقرأ في ركعتي الفجر « قل آمنا بالله و ما أنزل علينا » في الركعة الأولى ، وفي الركعة الأخرى بهذه الآية « ربنا آمنا بما أنزلت و اتبعنا الرسول فاكتبنا مع الشاهدين » أو « إنا أرسلناك بالحق بشيراً و نذيراً ولا تسأل عن أصحاب الجحيم »<sup>(١)</sup> شك الدراوردي .

[ قال ] ابن عباس [ هذه ] أى الآية [ في الركعة الأولى ] منها [ و ] يقرأ [ في الركعة الآخرة بأمنا بالله وأشهد بأننا مسلمون ] أى الآية التامة التي في آل عمران .

[ حدثنا محمد بن الصباح بن سفيان نا عبد العزيز بن محمد ] الدراوردي [ عن عثمان بن عمر يعني ابن موسى ] بن عبيد الله بن معمر التميمي المدفون قاضيهما مقبول [ عن أبي الغيث ] سالم المدفون مولى ابن مطبي ثقة [ عن أبي هريرة أنه سمع النبي ﷺ يقرأ في ركعتي الفجر قل آمنا بالله و ما أنزل علينا ] الآية التامة التي في آل عمران [ في الركعة الأولى ، وفي الركعة الأخرى بهذه الآية « ربنا آمنا بما أنزلت و اتبعنا الرسول فاكتبنا مع الشاهدين » أو « إنا أرسلناك بالحق بشيراً و نذيراً ولا تسأل عن أصحاب الجحيم ، شك الدراوردي ] والخلفية يحكمون بجواز الصلاة بأمثال هذه الآيات على ظاهر الرواية ، وهذا الحديث بظاهره يدل على جواز قراءة الآيات في الركعات على خلاف النظم القرآني فأن قوله تعالى « قل آمنا بالله و ما أنزل علينا » مؤخر في النظم و قوله تعالى : « ربنا آمنا بما أنزلت » مقدم ، و كذلك قوله تعالى :

(١) وفي نسخة : قال أبو داود .

( باب الاضطجاع بعدها ) حدثنا مسدد وأبو كامل وعياله  
الله بن عمر بن ميسرة قالوا نا عبد الواحد نا الأعمش عن

د إنما أرسلناك بالحق بشيراً ونذيراً ، الآية ، و الحنفية قالوا بكرامة القراءة على  
خلاف النظم ، أى منكوساً .

و الجواب عنه أن البهق روى هذا الحديث من طريق سعيد بن منصور قال  
ثنا عبد العزير حدثني عثمان بن عمر بن موسى قال سمعت أبا الفيت يقول سمعت أبا  
هريرة يقول : سمعت رسول الله ﷺ يقرأ في السجدين قبل الصبح في السجدة  
الأولى قولوا « آمنا بالله و ما أنزل إلينا و ما أنزل إلى إبراهيم إلى قوله و نحن  
له مخلصون » ، والثانية « ربنا آمنا بما أنزلت و اتبعنا الرسول فاكبتنا مع الشاهدين »  
مكذا أخبرناه بلاشك ، فهذا الحديث يدل على أن ما في أبي داود لعله وهم من محمد  
بن الصباح ، قال المحقق في ترجمته من التهذيب : قال يحيى : حدث بحدث منكر ،  
قال بعقوب : هذا حديث منكر جداً ، من هذا الوجه كال موضوع ، ووثقه أبو زرعة  
و محمد بن عبد الله الحضرمي .

[ باب الاضطجاع بعدها (١) ] أى بعد سنة الفجر (٢) .

[ حدثنا مسدد و أبو كامل وعياله الله بن عمر بن ميسرة قالوا نا عبد الواحد ]

(١) قال المأوى كان مزاجه ﷺ على سهل التدر بمصلحة عامة أو تامة من خواص  
مؤانسة أو تألف لما كانوا عليه من تهيب الاقدام عليه سما عقب التجليات  
السعفانية ومن ثم كان لا يخرج إليهم بعد الفجر إلا بعد الاضطجاع بالأرض  
أو مكالمة بعض نساءه إذا لو خرج إليهم عقب المساجة الفردية و الفيوض  
الرحانية لما استطاع أحد منهم لقيه .

(٢) قال ابن العربي قال مالك لا بأس به ما لم ير فيه الفضل و أحمد لا يفعله  
ولا يمنع إلحنه ، و أثبت ابن القيم كونه بعد الوتر قبل السنة .

أبي صالح عن أبي هريرة قال قال رسول الله ﷺ إذا صلى أحدكم الركعتين قبل الصبح فليضطجع على يمينه فقال له مروان بن الحكم أما يجزئ أحدنا عشاء إلى المسجد حتى يضطجع على يمينه قال عبيد الله في حديثه قال لا ، قال فبلغ ذلك ابن عمر فقال أكثر أبو هريرة على نفسه قال

بن زياد [نا الأعمش] سليمان بن مهران [عن أبي صالح عن أبي هريرة قال قال رسول الله ﷺ إذا صلى أحدكم الركعتين قبل الصبح فليضطجع على يمينه (١) فقال له] أى لابي هريرة [مروان بن الحكم أما] هزة استفهام و ما نافقة [يجزئ] من الأجزاء أى يكفي [أحدنا] مفعول للفعل [عشاء] فاعله [إلى المسجد حتى يضطجع على يمينه] حاصله (٢) أن المشي إلى الصلاة لأجل أداء الصلاة لا يكفيه لحصول الأجر حتى يكون الضجعة سبباً لحصول الأجر فأن المشي إلى الصلاة سبب لتحصيله و الضجعة ليست سبباً لتحصيله بل هي منع منه فكيف تكون سبباً للأجر [قال عبيد الله في حديثه قال] أبو هريرة [لا] أى لا يكفيه فأن المشي إلى المسجد عبادة والضجعة لفعله ﷺ عبادة أخرى لا يحصل أجر إدحاماً بالآخرى [قال] أى عبيد الله إن ثبت أن هذا الكلام من رواية عبيد الله فقط و إلا فيرجع إلى أبي صالح [فبلغ ذلك ابن عمر فقال أكثر أبو هريرة على نفسه] أى أكثر في رواية الأحاديث كثرة يعود ضروراً إلى نفسه لأنه لا يسلم من الخطأ و النسيان فيخاف أن يدخل في وعيد قوله عليه الصلاة من قال على ما لم أقل ، الحديث [قال فقيل لابن عمر هل تشك

(١) قال ابن القيم : قال الترمذى : حسن صحيح لكن قال ابن تيمية الحديث باطل و إنما الصحيح الفعل لا الامر إلخ ، وقال الشوكافى عن البهقى إن كونه من فعله أولى و بسطه العينى .

(٢) و الأوجه ما في التقرير أما يجزئ لفصل المشي حتى يحتاج إلى الاضطجاع .

فقيل لابن عمر هل تنكر شيئاً مما يقول قال (١) لا ولكنه اجترأ وجبنا قال فبلغ ذلك أبا هريرة قال فما ذنبي إن كنت حفظت ونسوا .

شيئاً مما يقول قال لا [ أى لا انكر شيئاً في خصوص هذه الرواية بل انكر كثرة الرواية و عدم الاحتياط فيها ] [ ولكنه اجترأ ] على كثرة رواية الحديث [ وجبنا ] عنها لخوف الدخول في الوعيد [ قال فبلغ ذلك [ أى قول ابن عمر [ أبا هريرة قال ] أبو هريرة [ فما ذنبي إن كنت حفظت ونسوا ] قال اليقق بعد تخریج الحديث : و هذا يحتمل أن يكون المراد به الاباحة فقد رواه محمد بن إبراهيم التبعي عن أبي صالح عن أبي هريرة حكاية عن فعل النبي ﷺ ثم قال بعد تخریج الفعل : قال الشيخ : وهذا أولى أن يكون محفوظاً لموافقته سائر الروايات عن عائشة و ابن عباس ، قال الشوكاني : و الأحاديث المذكورة تدل على مشروعية الاضطجاع بعد صلاة ركع الفجر إلى أن يؤذن بالصلوة كما في صحيح البخاري من حديث عائشة ، و قد اختلف في حكم هذا الاضطجاع على ستة أقوال :

الأول أنه مشروع على سبيل الاستحباب ، قال العراقي فمن كان يفعل ذلك أو يفتق به من الصحابة أبو موسى الأشعري ورافع بن خديج و أنس بن مالك وأبو هريرة ، واختلف فيه على ابن عمر فروى عنه فعل ذلك كما ذكره ابن أبي شيبة في مصنفه وروى عنه إنكاره كما سبأق ، ومن قال به من التابعين ابن سيرين وعروة وبقية الفقهاء السبعة كما حكاه عبد الرحمن بن زيد في كتاب السبعة وهم سعيد بن المسيب و القاسم بن محمد بن أبي بكر و عروة بن الزير و أبو بكر بن عبد الرحمن وخارجية بن زيد بن ثابت و عبيدة بن عبد الله بن عتبة و سليمان بن يسار ، قال ابن حزم: وروينا من طريق يحيى بن سعيد القطان عن عثمان بن غياث هو ابن عثمان أنه حده

(١) وفي نسخة : قال : قال .

قال كان الرجل يحيى و عمر بن الخطاب يصل بالناس فيصل ركعتين في مؤخر المسجد و يضع جنبه في الأرض و يدخل معه في الصلاة و من قال باستجواب ذلك من الأئمة الإمام الشافعى و أصحابه .

القول الثاني أن الاستطague بعدهما واجب مفترض لابد من الاتيان به، وهو قول أبي محمد بن حزم و استدل بحديث أبي هريرة المذكور و حمله الأولون على الاستجواب لقول عائشة فان كنت مستيقظة حذقى إلا اضطague ، و ظاهره إنه كان لا يضطague مع استيقاظها فكان ذلك قرينة لصرف الأمر للنلب .

القول الثالث أن ذلك مكروه وببدعة ومن قال به من الصحابة ابن مسعود و ابن عمر على اختلاف عنه فروى ابن أبي شيبة في المصنف من روایة إبراهيم قال : قال ابن مسعود ما بال الرجل إذا صل الركعتين يتملكه كاما تتملك الدابة أو الحمار إذا سلم فقد فضل ، وروى ابن أبي شيبة أبا من روایة مجاهد قال صحبت ابن عمر في السفر و الحضر فرأيته اضطague بعد ركع الفجر و روى سعيد بن المسيب عنه أنه رأى رجلا يضطague بعد الركعتين فقال اصحابه وروى أبو مجلز عنه أنه قال : إن ذلك من تلاعب الشيطان ، وفي روایة زيد العمي عن أبي الصديق الناجي عنه أنه قال : إنها بدعة ، ذكر ذلك جميعه ابن أبي شيبة ، و من كره ذلك من التابعين الأسود بن يزيد و إبراهيم التخعمي وقال هي ضجة الشيطان و سعيد بن المسيب و سعيد بن جبيه و من الأئمة مالك و حكاه القاضي عياض عن جمهور العلماء .

القول الرابع أنه خلاف الأولى روى ابن أبي شيبة عن الحسن أنه كان لا يعجبه الاستطague بعد ركع الفجر .

القول الخامس التفرقة بين من يقوم بالليل فيستحب له ذلك للراحة و بين غيره فلا يشرع له ، و اختاره ابن العربي و قال : لا يضطague بمقد ركع الفجر لانتظار الصلاة إلا أن يكون قام الليل فيضطague استجماما لصلاة الصبح فلا يأس و يشهد لهذا ما رواه الطبراني و عبد الرزاق عن عائشة أنها كانت تقول إن النبي ﷺ

لم يضطجع لسنة ولستك أنه كان يدأب ليله فيستريح وهذا لا تقوم به حجة ، أما أولاً فلأن في إسناده راوياً لم يسم ، وأما ثانياً فلأن ذلك منه ظن وتخمين وليس بمحنة .

القول السادس أن الاضطجاع ليس مقصوداً لذاته وإنما المقصود الفصل بين ركع الفجر وبين الفريضة ، روى ذلك البيهقي عن الشافعى ، وقد أجاب من لم ير مشروعية الاضطجاع عن الأحاديث المذكورة بأجوبة ، منها أن حديث أبي هريرة من رواية عبد الواحد بن زياد عن الأعمش وقد تكلم فيه بسبب ذلك يحيى بن سعيد القطنان ، وأبوداود الطيالسى ، قال يحيى بن سعيد : مارأيته يطلب حدثاً بالبصرة ولا بالكونفه قط و كنت أجلس على بابه يوم الجمعة بعد الصلاة أذاكره بحديث الأعمش لا يعرف منه حرفاً ، وقال عمر بن علي الفلاس : سمعت أبا داود يقول : عبد الواحد إلى أحاديث كان يرسلها الأعمش فوصلها يقول : حدثنا الأعمش حدثنا مجاهد في كذا وكذا ، وهذا من روایته عن الأعمش وقد رواه الأعمش بصيغة العنونة وهو مدلس ، وقال عثمان بن سعيد الدارمى سألت يحيى بن معين عن عبد الواحد بن زياد فقال ليس بشئ ، ومن جملة الأرجوحة التي أجاب بها النافون لشرعية الاضطجاع أنه اختلف في حديث أبي هريرة المذكور هل من أمر النبي ﷺ أو فعله كذا ققدم وقد قال البيهقي : إن كونه من فعله أولى أن يكون محفوظاً ، ومن الأرجوحة التي ذكروها أن أحاديث عائشة في بعضها الاضطجاع قبل ركع الفجر و في بعضها بعد ركع الفجر ، و في حديث ابن عباس قبل ركع الفجر ، وقد أشار القاضى عياض إلى أن رواية الاضطجاع بعدها مرجوحة فتقديم رواية الاضطجاع قبلها ولم يقل أحد في الاضطجاع قبلها أنه سنة فسكنها بعدها ، انتهى ملخصاً .

قلت : و للشوکانى فيها كلام طويل تركته للاختصار و كذا سطحه العينى في شرحه على البخارى ، أما عند الحنفية فقال الشاعى في حاشيته على الدر المختار : صرخ الشافعية بسننة الفصل بين سنة الفجر وفرضه بهذه الضجعة أخذنا بهذا الحديث ونحوه ، وظاهر كلام علمائنا خلافه حيث لم يذكروها بل رأيت في مؤطراً الإمام محمد - رحمه الله - مانصه : أخبرنا مالك عن نافع عن عبدالله بن عمر أنه رأى رجلاً يركع ركع

حدثنا يحيى بن حكيم نا بشر بن عمر نا مالك بن أنس عن سالم أبي النضر عن أبي سلمة بن عبد الرحمن عن عائشة قالت كان رسول الله ﷺ إذا قضى صلاته من آخر الليل نظر فان كنت مستيقظة حدثني وإن كنت نائمة أيقظنى وصلى الركعتين ثم اضطجع <sup>(١)</sup> حتى يأتيه المؤذن فيؤذنه بصلوة

الفجر ثم اضطجع فقال ابن عمر ما شأنه؟ فقال نافع قلت : يفصل بين صلاته فقال ابن عمر وأى فصل أفضل من السلام قال محمد و يقول ابن عمر نأخذ و هو قول أبي حنيفة - رحمه الله تعالى - ثم قال في آخر البحث : و حاصله أن اضطجاعه عليه الصلاة والسلام إنما كان في بيته للاستراحة لا للتشريع وإن صح الحديث الأمر بها الدال على أنها للتشريع يحمل على طلب ذلك في البيت فقط .

[ حدثنا يحيى بن حكيم ] المقوم بشدید الواو المكسورة و يقال المقوی أبو سعيد البصري ثقة حافظ عابد مصنف [ نا بشر بن عمر ] بن حكم بن عقبة الزهراني بفتح الزای الاخذی أبو محمد البصري ثقة [ نا مالك بن أنس ] قال البیهقی ورواه مالک بن أنس خارج المؤطرا عن سالم أبي النضر فذكر التحذیث عتیب صلاة اللیل و ذکر اضطجاعه بعد رکعتین قبل رکع الفجر [ عن سالم أبي النضر ] هو ابن أبي أمیة [ عن أبي سلمة بن عبد الرحمن عن عائشة قالت كان رسول الله ﷺ إذا قضى [ أى أتم ] صلاته من آخر اللیل [ أى صلاة التہجد ] [ نظر ] أى التفت و توجه إلى [ فان كنت مستيقظة حدثني وإن كنت نائمة أيقظنى ] أى لأداء الوتر كما جاء في رواية [ وصلی الرکعتین ] بعد الوتر ، ولعله <sup>عليه السلام</sup> صلی الرکعتین بعد الوتر ليدل على أن قوله « اجعلوا آخر صلاتک باللیل وترًا » ليس للوجوب بل لجواز أن يصلی بعد الوتر التافتة وقد ثبت عنه <sup>عليه السلام</sup> كان يصلی بعد الوتر رکعتین تافتة جالسا <sup>.....</sup> <sup>(١)</sup> و في نسخة يضطجع .

## الصبح فيصل ركعتين خفيفتين ثم يخرج إلى الصلاة .

[ ثم اضطجع حتى يأتيه المؤذن فيؤذنه بصلوة الصبح فيصل ركعتين خفيفتين ] أي ركعتي الفجر [ ثم يخرج إلى الصلاة ] و هذا الحديث يدل على أنه عليه اضطجع قبل ركعتي الفجر ولم يضطجع بعدهما والروايات الآتية تدل على أنه عليه كان يضطجع بعد ركعتي الفجر فالظاهر أنه محول على اختلاف الأوقات وأيضاً هذا الاختلاف يدل على أن هذه الضجة لم يكن للتشريع بل لدفع الكسل و التعب .

قال البيهقي بعد تخریج هذه الروایة : وهذا بخلاف روایة الجماعة عن أبي سلہ ثم أخرج من طريق عبد الجبار بن العلاء المک عن حديث سفیان عن زیاد بن سعد عن ابن أبي عتاب عن أبي سلہ عن عائشة قالت كان النبي عليه السلام إذا صلی من اللیل ثم أوتر ثم صلی ركعتین فان كنت مستيقظة حدثی وإلا اضطجع حتى يأتيه المنادی، ثم أخرج من طريق الحمیدی و ابن عمر بهذا السند مثل حديث ابن عینة عن أبي النضر إلا أن في حديث ابن أبي عمر عن عبد الرحمن بن أبي عتاب ، ثم أخرج من طريق یعقوب بن سفیان الحمیدی، ثنا سفیان ثنا محمد بن عمرو بن علقمة عن أبي سلہ بن عبد الرحمن عن عائشة قالت كان رسول الله عليه السلام يصلی صلاتہ من اللیل وأنا معرضة بینه و بین القبلة فاذا أراد أن يوتر حركی برجله وكان يصلی الركعتین فان كنت مستيقظة حدثی وإلا اضطجع حتى یقوم إلى الصلاة وقال قال أبو بکر الحمیدی : كان سفیان یشك في حديث أبي النضر و یضطرب فيه و ربما شک في حديث زیاد ويقول : یختلط على ، ثم قال غير مرة : حديث أبي النضر كذا و حديث زیاد كذا و حديث محمد بن عمرو كذا ، على ما ذكرت كل ذلك ، انتهى ، واعتراض عليه صاحب الجوهر النق فقال قلت : الظاهر أن البيهقي ساق روایة ابن أبي عتاب على أنها مخالفة لروایة أبي النضر و الظاهر أنها موافقة لها في أن الاضطجاع بعد الركعتین قبل ركعتي الفجر و يحتمل أنها مخالفة لها بأن یحمل قوله في روایة ابن أبي

حدثنا مسدد نا سفيان عن زياد بن سعيد عن حدثه ابن أبي عتاب أو غيره عن أبي سلمة قال قالت عائشة كان النبي ﷺ إذا صلى ركعتي الفجر فان كنت نائمة اضطجع و إن كنت مستيقظة حدثني .

حدثنا عباس الغبرى و زياد بن يحيى قالا نا سهل بن حماد

atab ثم صلى الركعتين على أنها ركعتا الفجر ولكن صرفهما إلى الركعتين قبل ركعتي الفجر كما ذكرناه أولى لتفق الروايات ، انتهى ، و أما حديث ابن عباس في الاضطجاع قبل ركعتي الفجر فأخرجه البخاري في حديث يتوته عند خالته ميمونة و قيامه مع رسول الله ﷺ في الصلاة ، و قوله « ثم صلى ركعتين ثم ركعتين ثم ركعتين ثم ركعتين ثم ركعتين ثم ركعتين ثم أوتر ثم اضطجع حتى جاءه المؤذن فقام فصلى ركعتين ثم خرج فصلى الصبح .

[ حدثنا مسدد نا سفيان [ بن عيينة [ عن زياد بن سعيد عن حدثه ] ذكره أبو داود مبها ثم شك فيه فقال [ ابن أبي عتاب أو غيره ] فهو بدل من من حدثه أو خبر مبتدأ مخوذف وهو الضمير أي هو ابن أبي عتاب أو غيره ، وقد أخرجه مسلم : حدثنا ابن أبي عمر قال ناسفيان عن زياد بن سعيد عن ابن أبي عتاب ، وأيضاً أخرجه البهق من طريق عبد الجبار بن العلاء المكي : ثنا سفيان عن زياد بن سعيد عن ابن أبي عتاب عن أبي سلمة ، و كذا من طريق الحيدى : ثنا سفيان ثنا زياد بن سعد الحراساني عن ابن أبي عتاب ، فلم يبها ولم يشك [ عن أبي سلمة قال قالت عائشة كان النبي ﷺ إذا صلى ركعتي الفجر فان كنت نائمة اضطجع و إن كنت مستيقظة حدثني ] أي حتى يأتيه المؤذن فإذا آتى خرج إلى الصلاة .

[ حدثنا عباس [ بن عبد العظيم [ الغبرى و زياد بن يحيى [ بن حسان أبو الخطاب الحسافى النسکرى بضم النون البصرى ، ثقة [ قالا نا سهل بن حماد عن أبي

عن أبي مكين نسا أبو الفضل رجل من الأنصار عن مسلم بن أبي بكرة عن أبيه قال خرجت مع النبي ﷺ لصلة الصبح فكان لا يمر برجل إلا ناداه بالصلة أو حركه برجله (١) قال زياد (٢) قال نا أبو الفضيل (٤).

[مكين] بفتح الميم و كسر الكاف نوح بن ربيعة الأنصاري مولاه البصري صدوق ، وهم وكيع في اسم أبيه فقال نوح بن أبان و وهم من جعله اثنين [ نا أبو الفضل رجل من الأنصار ] و هو ابن خلف ، و قيل أبو الفضيل ، و قبل أبو الفضل ، وقيل ابن المفضل ، قال أبوالحسن القطان : رجل مجهول [ عن مسلم بن أبي بكرة ] بن الحارث الشفقي البصري ، صدوق [ عن أبيه ] أبي بكرة تقىع بن الحارث [ قال خرجت مع النبي ﷺ لصلة الصبح فكان لا يمر برجل إلا ناداه بالصلة أو حركه برجله ] أدخل المصنف هذا الحديث في هذا الباب مع أنه لا مناسبة بينهما إلا أن يقال إن الذي يمر به رسول الله ﷺ ويناديه بالصلة أو يحركه برجله كان مضطجعاً بعد ركعتي الفجر فيحصل له المطابقة في الجملة .

و قد أخرج البهق هذا الحديث بسنته عن أبي داؤد ثم أخرج حديث مسمر عن زيد العم عن أبي الصديق الناجي قال رأى عبد الله بن عمر قوماً قد اضطجعوا بعد الركਮتين قبل صلاة الفجر فقال ارجع إليهم فسلهم ما حملهم على ما صنعوا فأثيتم فسألتهم فقالوا نريد السنة قال ارجع إليهم فأخبرهم أنها بدعة ، فلعله أورد هذا الحديث بعد حديث أبي بكرة ليكون قرينة على أن ما كان من رسول الله ﷺ من النساء للصلة و تحريك الرجل كان بعد ما صلوا ركعتي الفجر و اضطجعوا بعد هما ، و الله أعلم [ قال زياد ] أى شيخ المصنف [ قال نا أبو الفضيل ] و الغرض منه يسان

(١) وفي نسخة : رسول الله . (٢) وفي نسخة : قال أبو داؤد .

(٣) وفي نسخة : زياد بن يحيى . (٤) وفي نسخة : أبو الفضل .

( باب إذا أدرك الإمام ولم يصل ركعى الفجر )  
 حدثنا سليمان بن حرب ناجماد بن زيد عن عاصم عن عبد الله بن سرجس قال جاء رجل و النبي ﷺ يصلى الصبح فصلى الركعتين ثم دخل مع النبي ﷺ في الصلاة فلما انصرف قال يا فلان أيتها صلاتك التي صليت وحدك أو التي صليت معنا .

الفرق بين لفظ زياد وبين لفظ عباس فإن عباساً قال أبو الفضل مكيراً ، و أما زياد بن يحيى فقال أبو الفضيل مصغراً .

[ باب إذا أدرك ] أي رجل [ الإمام ] و هو يصلى بالناس صلاة الفجر [ ولم يصل ] ذلك الرجل [ ركعى الفجر ] .

[ حدثنا سليمان بن حرب ناجماد بن زيد عن عاصم ] الأحول [ عن عبد الله بن سرجس قال جاء رجل ] وفي مسلم دخل رجل المسجد [ و النبي ﷺ يصلى ] بالناس [ الصبح ] وفي مسلم : في صلاة الغداة [ فصل الركعتين ] أي ركعى الفجر ، وفي مسلم : صلى ركعتين في جانب المسجد [ ثم دخل مع النبي ﷺ في الصلاة فلما انصرف ] رسول الله ﷺ عن الصلاة [ قال يا فلان أيتها ] مفعول لفعل مقدر و هو اعتدلت ، و لفظ رواية مسلم بأى الصلاتين اعتدلت [ صلاتك التي صليت وحدك ] بتقدير الاستفهام بدل من أيتها [ أو التي صليت معنا ] و لفظ مسلم : بـ « صلاتك وحدك أم بصلاتك معنا » ، و لفظ ابن ماجة : إن رسول الله ﷺ رأى رجلاً يصلى الركعتين قبل صلاة الغداة و هو في الصلاة فلما صلى قال له بأى صلاتيك اعتدلت ، و يمكن أن يقال قوله « وأيتها » مرفوع مبتدأ و صلاتك خبر ، و « التي صليت » مع معطوفه بدل من أيتها ، والحديث عندنا محول

حدثنا مسلم بن إبراهيم نا حماد بن سلمة ح و حدثنا أحمد بن حنبل نا محمد بن جعفر نا شعبة عن ورقاء ح و نا الحسن بن علي نا أبو عاصم عن ابن جريج ح ونا الحسن بن علي نايزيد بن هارون عن حماد بن زيد عن أيوب ح ونا محمد بن الم توكل نا عبد الرزاق أنا ذكري يا بن إسحاق كلهم عن عمرو بن دينار عن عطاء بن يسار عن أبي هريرة قال قال رسول

على أن الرجل صلى الركعتين في جانب المسجد مخالطاً للصف يدل عليه لفظ ابن ماجة فإنه روى من طريق أبي معاوية عن عاصم عن عبد الله بن سرجس أن رسول الله عليه السلام رأى رجلاً يصلِّي الركعتين قبل صلاة العدَّة و هو في الصلاة أن رؤيته عليه السلام إيه لم يكن إلا و هو في جانب المسجد عند الصف الأول يصلِّي ، و أما إذا صلى غير مخالط للصفوف فلا مانع منه في هذا الحديث ، و سياق الكلام على المذاهب في ذلك .

[ حدثنا مسلم بن إبراهيم نا حماد بن سلمة ح و حدثنا أحمد بن حنبل نا محمد بن جعفر نا شعبة عن ورقاء ] بن عمر اليشكري أبو بشر الكوفي نزيل المدائ ، صدوق ، في حديثه عن منصور لين [ ح ونا الحسن بن علي نا أبو عاصم عن ابن جريج ح ونا الحسن بن علي نايزيد بن هارون عن حماد بن زيد عن أيوب ح ونا محمد بن الم توكل ] بن عبد الرحمن بن حسان الهاشمي مولаем أبو عبد الله بن أبي السرى الحافظ العسقلاني أخوه الحسين بن أبي السرى ، عن ابن معين ثقة ، و قال أبو حاتم: لين الحديث ، و قال ابن عدى : كثير الغلط ، و قال مسلمة بن قاسم : كان كثير الوهم و كان لا يأس به ، و قال ابن وضاح : كان كثير الحفظ كثير الغلط ، و قال ابن حبان في الثقات : وكان من الحفاظ [ نا عبد الرزاق أنا ذكري يا بن إسحاق كلهم ] أى حماد بن سلمة وورقاء وابن جريج وأيوب وزكري يا بن إسحاق رروا [ عن عمرو بن

## الله عز وجل إذا أقيمت الصلاة فلا صلاة إلا المكتوبة .

[أمارواية حاد بن سللة عن عمرو بن دينار فأخرجه الدارمي في سنته: حدثنا مسلم ثنا حاد بن سللة عن عمرو بن دينار عن عطاء بن يسار عن أبي هريرة عن النبي صلوات الله عليه وسلم قال إذا أقيمت الصلاة فلا صلاة إلا المكتوبة، وكذا أخرج الدارمي حديث ورقان عن عمرو بن دينار فقال: أخبرنا أبو حفص عمرو بن علي الفلاس ثنا غندر عن شعبة عن ورقان عن عمرو بن دينار عن عطاً بن يسار عن أبي هريرة عن النبي صلوات الله عليه وسلم نحوه، وأما حديث أيوب عن عمرو بن دينار فأخرجه مسلم في صحيحه: حدثنا الحسن بن علي الحلواني ثنا يزيد بن هارون أنا حاد بن زيد عن أيوب عن عمرو بن دينار عن عطاء بن يسار عن أبي هريرة عن النبي صلوات الله عليه وسلم وزاد: قال حاد ثم أقيمت عمرأ خدشني به ولم يرفعه .]

وأما حديث ذكريبا بن إسحاق فأخرجه مسلم في صحيحه: حدثنا عبد بن حميد قال أنا عبد الرزاق أنا ذكريبا بن إسحاق باسناده مثله ، و أما حديث ابن جريج عن عمرو فلم أجده في غير أبي داود [ عن عطاء بن يسار عن أبي هريرة قال قال رسول صلوات الله عليه وسلم إذا أقيمت الصلاة فلا صلاة (١) إلا المكتوبة ] أي الصلاة المكتوبة التي أقيمت لها كما في رواية أحد ، و ليس المراد بنفي الصلاة نفياً عاماً يشمل جميع أمكنة البلد بل المراد نفي الصلاة في المسجد أو مخالطاً لاصف ، فعل الأولى لو صلى خارج المسجد أو في مكان عند المسجد يجوز الصلاة و على الثاني لو صلى غير مخالط للصف خاف سارية من سورى المسجد يحرز ، و المراد بنفي الصلاة ، إما النفي رأساً أو نفي الكمال ، ذهب إلى الأولى أهل الظاهر ، قال الشوكاني : وقد بالغ أهل الظاهر فتسالوا إذا دخل في ركعتي الفجر أو غيرها من التوافل فأقيمت صلاة الفريضة بطلت الركتان و لا فائدة له في أن يسلم منها و إن لم يبق عليه

(١) بسط الكلام في العرف الشذى في رفعه و وقفه .

منها غير السلام بل يدخل كا هو بابدا التكير في صلاة الفريضة فإذا أتم الفريضة  
فإن شاء رکعهما قال و هذا غلو منهم في صورة ما إذا لم يبق عليه غير السلام  
فليت شعرى أيهما أطول زماناً مدة السلام أو مدة إقامة الصلاة ، إلى آخره ،  
و ذهب الجمهور إلى الثاني ، قال الشوكاني : و قد اختلف الصحابة و التابعون ومن  
بعدهم (١) في ذلك على تسعه آفوا .

أحدها الكراهة و به قال من الصحابة عمر بن الخطاب و ابنه عبد الله على  
خلاف عنه في ذلك و أبو هريرة ، و من التابعين عروة بن الزبير و محمد بن  
سيرين و إبراهيم النخعي و عطاء بن أبي رياح و طاوس و مسلم بن عقيل و سعيد بن جبير ،  
و من الأئمة سفيان الثوري و ابن المبارك و الشافعى و أحمد و إسحاق و أبو ثور  
و محمد بن جرير ، هكذا أطلق الترمذى الرواية عن الثوري و روى عنه ابن عبد  
البر و التووى تقضيلا و هو أنه إذا خشى فوت ركعة من صلاة الفجر دخل معهم  
و ترك سنة الفجر و إلا صلاتها .

و القول الثاني أنه لا يجوز صلاة شئ من النوافل إذا كانت المكتوبة قد  
قامت من غير فرق بين رکعى الفجر وغيرهما قاله ابن عبد البر في التمهيد .

(١) و في المغنى إذا أقيمت الصلاة فلا يشتعل بالتألفة سواء خاف فوت الركعة  
أو لا يخاف ، وبه قال الشافعى . و قال مالك : إن خاف فوت الركعة الأولى  
لا يصلى و إلا يصلى خارج المسجد ، و قال أبو حنيفة : يصلى ما لم يخف  
فوت الركعتين ، وأجاد ابن رشد الكلام ، و حاصله أن أصل الاختلاف أن  
من جعل قوله عليه السلام إذا أقيمت الصلاة إلخ عاماً و جعل علة النهي  
الاشتغال بالنقل منه مطلقاً ، و من قصره من المسجد و جعل العلة اختلاط  
الصلاتين و الاختلاف على الامام كما في قوله عليه السلام أصلتان معاً ؟ ثم  
مالك يقول بادراك فضل الجماعة بالركعتين معاً ، و أبو حنيفة يقول من  
أدرك رکعة فقد أدرك الصلاة و لذا اختلفا في القدر الذي ينبغي له أن يظن  
ادراكه .

القول الثالث أنه لا يأس بصلة سنة الصبح والأمام في الفرضة حكاه ابن المنذر عن ابن مسعود ومسروق والحسن البصري ومجاهد ومكمول وحماد بن أبي سليمان وهو قول الحسن بن سفيان ففرق هؤلاء بين سنتي الفجر وغيرها واستدلوا بما رواه البهقي من حديث أبي هريرة أن رسول الله ﷺ قال إذا أقيمت الصلاة فلا صلاة إلا المكتوبة إلا ركتي الصبح .

القول الرابع التفرقة بين أن يكون في المسجد أو خارجه وبين أن يخاف فوت الركعة الأولى مع الإمام أولاً وهو قول مالك فقال إذا كان قد دخل المسجد فليدخل مع الإمام ولا يركعهما يعني ركتي الفجر وإن لم يدخل المسجد فان لم يخف أن يفوته الإمام برکة فليركع خارج المسجد وإن خاف أن تفوته الركعة الأولى مع الإمام فليدخل وليصل معه .

القول الخامس أنه إن خشي فوت الركعتين معاً وأنه لا يدرك الإمام قبل رفعه من الركوع في الثانية دخل معه وإلا فيركعهما خارج المسجد ثم يدخل مع الإمام وهو قول أبي حنيفة وأصحابه كما حكاه ابن عبد البر وحكي عنه أيضاً نحو قول مالك وهو الذي حكاه الخطابي وهو موافق لما حكاه عنه أصحابه .

القول السادس أنه يركعهما في المسجد إلا أن يخاف فوت الركعة الأخيرة ، فاما الركعة الأولى فليركع وإن فاته وهو قول الأوزاعي وسعيد بن عبد العزيز و حكاه النووي عن أبي حنيفة وأصحابه .

القول السابع يركعهما في المسجد و غيره إلا إذا خاف فوت الركعة وهو قول سفيان الثوري حكى ذلك ابن عبد البر وهو مخالف لما رواه الترمذى عنه .  
القول الثامن أن يصليهما وإن فاته صلاة الإمام إذا كان الوقت واسعاً قال ابن الجلاب من الملائكة .

القول التاسع أنه إذا سمع الأقامة لم يحل له الدخول في ركتي الفجر ولا في غيرها من التوافل سواء كان في المسجد أو خارجه فإن فعل فقد عصى ، وهو

( باب من فاتته متى يقضيها ) حدثنا عثمان بن أبي شيبة  
نا ابن نمير <sup>(١)</sup> عن سعد بن سعيد حدثني محمد بن إبراهيم  
عن قيس بن عمرو قال رأى رسول الله <sup>(٢)</sup> ملائكة رجلا

قول أهل الظاهر ، قلت : و قد بسط الطحاوى البحث في هذه المسألة من شاء  
فليرجع إليه .

[ باب من فاتته [ أى سنة الفجر [ متى يقضيها ] .

[ حدثنا عثمان بن أبي شيبة نا ابن نمير ] هو عبد الله [ عن سعد بن سعيد ]  
بن قيس بن عمرو الأنصارى أخو يحيى ، صدوق سيني الحفظ [ حدثني محمد بن  
إبراهيم ] التميمي [ عن قيس بن عمرو ] بن سهل بن ثعلبة بن الحارث بن زيد بن  
ثعلبة بن غنم بن مالك بن التجار الأنصارى المدنى جدي يحيى بن سعيد بن قيس وإخوه  
وزعم مصعب الزيرى أن اسم جدي يحيى قيس بن قهد وغلطه ابن أبي خيشمة فى ذلك  
و قال مما اثنان روى عن النبي <sup>صلوات الله عليه وآله وسلامه</sup> و عنه قيس بن أبي حازم و ابنه سعيد بن  
قيس بن عمرو ، و قيل لم يسمع منه ومحمد بن إبراهيم الحارثى التميمي قال الترمذى  
و لم يسمع منه .

قلت : وأما ابن حبان فزعم أن قيس بن عمرو هو قيس بن قهد وأن قهداً لقب عمرو  
وكأنه أخذه من قول البخارى قيس بن عمرو جدي يحيى بن سعيد له صحابة قال : وقال  
بعضهم : قيس بن قهد ، وقال أبو نعيم في الصحابة قيس بن عمرو بن قهد بن ثعلبة  
ثم قال وقيل قيس بن سهل ، و الله أعلم [ قال رأى رسول الله <sup>صلوات الله عليه وآله وسلامه</sup> رجلا ]  
كفى بالرجل عن نفسه كما تدل عليه رواية عبد ربه و يحيى الآتية و يدل عليه رواية  
الترمذى فإنه أخرج من طريق عبد العزيز بن محمد عن سعد بن سعيد عن محمد بن  
إبراهيم عن جده قيس قال خرج رسول الله <sup>صلوات الله عليه وآله وسلامه</sup> فأقيمت الصلاة و صلبت معه

(١) وفي نسخة : عبد الله . (٢) وفي نسخة : النبي .

يصلى بعد صلاة الصبح ركعتين فقال رسول الله ﷺ :  
صلاة الصبح ركعتان فقال الرجل إني لم أكن صليت الركعتين  
اللتين قبلهما فصليتها الآن فسكت رسول الله ﷺ .

الصبح ، الحديث [ يصلى بعد صلاة الصبح ركعتين فقال رسول الله ﷺ : صلاة الصبح ركعتان ] و في نسخة : ركعتين ، قال التارى: و في نسخة صحيحة : ركعتين ركعتين لتأكيد نفي الزيادة فعل هذا الفظ صلاة الصبح منصوب بتقدير فعل أى إلزموا و صلوا صلاة الصبح ، و قال الطيبى : ركعتين منصوب بفعل مضمر تقديره أتصلى بعد صلاة الصبح ركعتين وليس بعدها صلاة ، و تبعه ابن حجر فقال : أى أتصلى صلاة الصبح و تصلى بعدها ركعتين و قد علمت أنه لا صلاة بعدهما ، فالاستفهام المقدر للإنكار و ركعتين الثاني تأكيد لقطعى أى هذه صلاة الصبح صليتها فكيف تصلى بعدها [ فقال الرجل إني لم أكن صليت الركعتين اللتين قبلهما ] أى ركعتى الفجر [ فصليتها الآن ] قال الطيبى : فاعتذر الرجل بأنه قد أدى بالفرض و ترك السافلة و حينئذ أدى بها وهذا هو مذهب الشافعى و محمد ، قلت : مذهب محمد أنها تقضى بعد طلوع الشمس ، قال و عند أبي حنيفة و أبي يوسف لا قضاء بعد الفوت يعني افراداً ، و أما إذا فات فرض الصبح فأن السesta تقضى تبعاً له قبل الزوال [ فسكت رسول الله ﷺ ] قال ابن الملك : سكوته يدل على قصده ستة الفجر بعد فرضه لمن لم يصلها قبله و به قال الشافعى (١) قلت : وسيأتي أن الحديث لم يثبت قلا يكون حجة على أبي حنيفة ، قاله القارىء .

قلت : أما أولاً فأن الترمذى قال إسناد هذا الحديث (٢) ليس متصل فأن

(١) فقط خلافاً للامة كذا في الأوجز .

(٢) وفي الأم إسناده غير متصل و محمد بن إبراهيم لم يسمع من قيس ، وقال ابن حبان : لا يجوز الاحتجاج به ، كذا في عددة القارىء .

حدثنا حامد بن يحيى البليخي قال قال سفيان كان عطاء بن أبي رباح يحدث بهذا الحديث عن سعید بن سعید ، قال

محمد بن إبراهيم لم يسمع من قيس بن عمرو و ثائيا لما ثبت مني رسول الله ﷺ عن الصلاة بعد الصبح حتى تطلع الشمس فسكته عليه السلام لا يحمل على التقرير ، وأثنا ثالثاً فيحتمل أن يكون هذه الواقعة قبل النبي ثم نهى عنها ، وفي رواية الترمذى في محل قوله فسكت لفظ فلا إذا ، قلت : وهو من حديث الدراوردى وهو مختلف فيه ، قال أبو زرعة سيفي الحفظ فربما حدث من حفظه الشئ فيخطئ ، وقال النسائي : ليس بالقوى ، وقال ابن سعد : كان ثقة كثير الحديث يغلط ، قال المزى : روى له البخارى مقويناً بغيره ، وقال ابن حبان : كان يخطئ ، وقال الساجى : كان من أهل الصدق والأمانة إلا أنه كان كثير الوهم ، وقال الزبير : حدثني عياش بن المغيرة بن عبد الرحمن جاء الدراوردى إلى أبي يعرض عليه الحديث فجعل يامن علينا منكراً فقال له أبي ويحك إنك كنت إلى لسانك أحوج منك إلى هذا قاله الحافظ في تهذيب التهذيب ، وقال في الميزان : الدراوردى صدوق من علماء المدينة غيره أقوى منه ، قال أحمد بن حنبل إذا حدث من حفظه بهم وإذا حدث من كتابه فعم وإذا حدث جاء بيواعظيل ، وقال أبو حاتم : لا يتحقق به وقد نقول برواية ابن نمير عند أبي داؤد برواية عطاء بن أبي رباح الآتية عند أبي داؤد وكذا عند أحد ، وكذا برواية عبد الله بن سعيد أخى يحيى بن سعيد عن جده من طريق ابن جريج عند أحد ، قال : خرج إلى الصبح ، الحديث ، وفيه فسكت النبي ﷺ ومضى ولم يقل شيئاً .

[ حدثنا حامد بن يحيى البليخي قال قال سفيان [ بن عيينة ] كان عطاء بن أبي رباح يحدث بهذا الحديث ] المتقدم [ عن سعد بن سعيد ] كما يحدث عنه ابن نمير [ قال

**أبوداؤد :** روى <sup>(١)</sup> عبد ربه ويحيى ابن سعيد هذا الحديث  
مرسلاً أن جدهم زيداً صلى مع النبي <sup>عليه السلام</sup> <sup>(٢)</sup>.

أبوداؤد : روى عبد ربه ويحيى ابن سعيد هذا الحديث مرسلاً [أى لم يذكره  
قيس بن عمرو ولا ابن إبراهيم التبعي [أن جدهم زيداً] هذا الذي وقع في أبي داؤد  
من لفظ زيد هكذا هو في جميع النسخ الموجودة وهو وهم وغلط من الكاتب ،  
أما أولاً فان البهق حكى هذه الرواية من طريق أبي داؤد ولم يذكر زيداً بل قال  
قال أبو داؤد : روى عبد ربه ويحيى ابن سعيد هذا الحديث مرسلاً أن جدهم صلى  
مع النبي <sup>عليه السلام</sup> لم يسم زيداً ولا غيره ، و ثانياً قال الترمذى بعد ما أخرج هذا  
الحديث : و روى بعضهم هذا الحديث عن سعيد بن سعيد عن محمد بن إبراهيم أن  
النبي <sup>عليه السلام</sup> خرج فرأى قيساً ، قلت : وهو الصواب فان جد سعد بن سعيد وإخوته  
عبد ربه ويحيى و عبد الله هو قيس لا زيد ، و ثالثاً لم أجده في أجداده زيداً  
وصل مع النبي <sup>عليه السلام</sup> نعم فيهم زيد بن شيبة و هو الذي لم يدرك زمان رسول الله  
<sup>عليه السلام</sup> بل ملك في الجاهلية ، و رابعاً قال الحافظ في الاصابة في ترجمة زيد جد يحيى  
بن سعيد ذكره أبو داؤد في « باب من فاته ركعتنا الفجر » فقال قال عبد ربه  
ويحيى ابن سعيد صلى جدنا زيد مع النبي <sup>عليه السلام</sup> هكذا قرأت بخط شيخنا البلقيني الكبير  
في هامش نسخته من تبرير الذهي ولم أر في النسخ المعتمدة من السنن لفظ زيد  
بل فيها جدنا خاصة فليحرر فان نسب يحيى بن سعيد ليس فيه أحد يقال له زيد إلا  
زيد بن شعبة و هو جد أعلى جداً هلك في الجاهلية ، انتهى .

قلت : و كتب الحافظ في الاصابة في ترجمة زيد بن شعبة بن غنم بن مالك  
بن النجاشي جد عال يحيى بن سعيد الأنصاري وقع في أصل سماعننا ابن أبي داؤد  
ما يقتضي أنه صاحب ق قال في باب من فاته ركعتنا الفجر بعد حديث محمد بن إبراهيم

(١) وفي نسخة : رواه . (٢) وفي نسخة : بهذه القصة .

التبى عن قيس بن عمرو قال رأى النبي ﷺ رجلا صلى بعد الصبح ركعتين، لحديث ، روى عبد ربه و يحيى ابنا سعيد هذا الحديث أن جدهما زيداً صلى مع النبي ﷺ فاغتر بذلك شيخنا الملقين فألحق زيد بن ثعلبة في حاشية التجريد في الصحابة وعراه لأبي داؤد ، و زيد بن ثعلبة مات قبل الاسلام بدهر طويل وهو الجد الرابع لقيس بن عمرو جد يحيى بن سعيد ، و كنت أظن أن الرواة اختلفوا في اسم جد يحيى بن سعيد هل هو قيس بن عمرو أو زيد بن عمرو كما قالوا فيه قيس بن قهد ثم راجعت النسخ القديمة من سنن أبي داؤد فوجدت فيها بدل قوله زيداً مرسلًا ، وهذا هو المعتبر والأول تصحيف ، انتهى [ صلى مع النبي ﷺ ] وأما حديث يحيى بن سعيد فقد قال البهق فقد روى من وجه عن يحيى عن أبيه عن جده أنه جاء والنبي ﷺ يصلى صلاة الفجر فصلى معه فلما سلم قام فصلى ركعتي الفجر فقال له النبي ﷺ ما هاتان الركعتان قال لم أكن صليتها قبل الفجر فسكت ولم يقل شيئاً ، ثم ذكر إسناده إلى يحيى بن سعيد ، قلت : و هذا كما ترى ليس بمرسل بل ذكر فيه عن جده ، و الرواياتان المرسلتان لعبد ربه و يحيى لم أقف عليهما و قد رأيت في مسند أحمد من طريق ابن جريج قال سمعت عبد الله بن سعيد أخا يحيى بن سعيد يحدث عن جده قال خرج إلى الصبح ، الحديث .

تم الجزء السادس ويليه الجزء السابع وأوله ، باب الأربع قبل الظهر وبعدها ،

فهرس الكتاب

| العنوان                            | الصفحة | العنوان                            | الصفحة |
|------------------------------------|--------|------------------------------------|--------|
| باب في وقت الجمعة                  | ٨١     | تفريغ أبواب الجمعة                 | ٣      |
| النداء يوم الجمعة                  | ٨٤     | للجمعة ثلاثة وثلاثون خصوصيات       | ٤      |
| الإمام يكلم الرجل في خطبته         | ٨٧     | أفضل الأيام الجمعة أو غيرها        | ٥      |
| الجلوس إذا صعد المنبر              | ٨٨     | باب الإجابة أية ساعة               | ١٢     |
| خطبته قائمًا                       | ٨٩     | للعلمهاء فيها أكثر منأربعين قولًا  | ١٤     |
| الرجل يخطب على قوس                 | ٩٣     | باب فضل الجمعة                     | ١٧     |
| رفع اليدين على المنبر              | ١٠٥    | التشديد في ترك الجمعة              | ٢٢     |
| إفصار الخطب                        | ١٠٨    | كفاراة من تركها                    | ٢٣     |
| الذنو من الإمام عند الموعظة        | ١١٠    | من تجب عليه الجمعة                 | ٢٥     |
| الكلام على الوجادة                 | ١١١    | الجمعة في اليوم المطير             | ٣٢     |
| الإمام يقطع الخطبة للأمر بحدث      | ١١٣    | التخلف عن الجمعة في الليلة الباردة | ٣٥     |
| التكلم في الخطبة                   | ١١٤    | الجمعة للملوك والمرأة              | ٤٢     |
| الاحتباء و الإمام يخطب             | ١١٥    | الجمعة في القرى                    | ٤٤     |
| الكلام و الإمام يخطب               | ١٢٠    | إذا وافق يوم الجمعة يوم عيد        | ٥٤     |
| استيذان الحدث للإمام               | ١٢٣    | ما يقرأ في صلاة الصبح يوم الجمعة   | ٥٩     |
| إذا دخل الرجل والإمام يخطب         | ١٢٥    | لبس لل الجمعة                      | ٦١     |
| بحث طويل في ركتعى - التحية         | -      | لبس الحرير و إيماسه للصبيان        | ٦٣     |
| عند الخطبة                         | ١٢٧    | باب التحقق يوم الجمعة قبل الصلاة   | ٦٩     |
| تحطى رقاب الناس يوم الجمعة         | ١٣٨    | اتخاذ المنبر                       | ٧٤     |
| الرجل ينسى و الإمام يخطب           | ١٤٠    | موقع المنبر                        | ٧٧     |
| الإمام يتكلم بعد ما ينزل من المنبر | ١٤١    | الصلاحة يوم الجمعة قبل الزوال      | ٧٧     |

| الصفحة | العنوان                               | الصفحة | العنوان                             |
|--------|---------------------------------------|--------|-------------------------------------|
| ٢٣٨    | باب من قلد أربع ركعات                 | ١٤٣    | باب من أدرك من الجمعة ركعة          |
| ٢٥٤    | القرامة في الكسوف                     | ١٤٥    | ما يقرأ في الجمعة                   |
| ٢٥٧    | أينادى فيها بالصلوة                   | ١٤٨    | الرجل يأتى بالامام وينتهي اجدار     |
| ٢٥٨    | الصدقة فيها                           | ١٥٠    | الصلوة بعد الجمعة                   |
| ٢٥٩    | العتق فيها                            | ١٥٨    | صلوة العيدان                        |
| ٢٦٠    | من قال يركع ركتين                     | ١٦٠    | وقت الخروج إلى العيد                |
| ٢٦٠    | معنى قوله ويسأل عنها                  | ١٦٢    | خروج النساء إلى العيد               |
| ٢٦٥    | الصلوة عند الظلة                      | ١٧٩    | الخطبة يوم العيد                    |
| ٣٦٦    | السجود عند الآيات                     | ١٧٦    | يخطب على قوس                        |
| ٢٦٨    | تفريع أبواب صلاة المسافر              | ١٧٧    | ترك الأذان في العيد                 |
| ٢٦٩    | صلاة المسافر ، الاشكال على            | ١٨٠    | التبشير في العيدان                  |
| ٢٦٩    | حديث عائشة في السفر بوجهين ،          | ١٩٤    | ما يقرأ في الأضحى و الفطر           |
| ٢٧٠    | والكلام على القصر، واجب أم            | ١٩٦    | الجلوس للخطبة                       |
| ٢٧٠    | لا ، و دلائل الحنفية                  | ١٩٦    | الخروج إلى العيدان في طريق الخ      |
| ٢٧٦    | متى يقصر المسافر                      | ١٩٧    | إذا لم يخرج الإمام من يومه الخ      |
| ٢٧٩    | الأذان في السفر                       | ٢٠٢    | الصلوة بعد صلاة العيد               |
| ٢٨٠    | المسافر يصلى و هو يشك في              | ٢٠٣    | يصل بالناس في المسجد إذا            |
| ٢٨٢    | الجمع بين الصلاتين                    | ٢٠٣    | كان يوم مطر                         |
| ٢٨٣    | أقوال الأئمة في الجمع و دلائل الحنفية | ٢٠٥    | جماع أبواب صلاة الاستسقاء و تفريعها |
| ٣٠٨    | قصر قرامة الصلاة في السفر             | ٢١٥    | الخطبة في الاستسقاء                 |
| ٣٠٩    | التطوع في السفر                       | ٢١٨    | باب رفع اليدين في الاستسقاء         |
| ٣١٢    | التطوع على الراحلة والوتر             | ٢٢٢    | الكسوف                              |
| ٣١٦    | الفرضة على الراحلة من عنز             | ٢٢٣    | الكلام على تعدد الركوع              |

| العنوان                                  | الصفحة | العنوان                               | الصفحة |
|------------------------------------------|--------|---------------------------------------|--------|
| باب من قال يصلى بكل طائفة ركعة ولا يقضون | ٣٥٨    | باب متى يتم المسافر                   | ٣١٧    |
| د من قال يصلى بكل طائفة كعدين            | ٣٦٣    | إذا قام بأرض العدو ويقصر              | ٢٢٨    |
| د صلاة الطالب                            | ٣٦٦    | صلاة الحرف ومن رأى أن                 |        |
| ن تفريع أبواب التطوع وركعات السنة        | ٣٧٠    | صلى بهم إلخ                           | ٣٢٥    |
| باب ركعتي الفجر                          | ٣٧٥    | من قال يقوم صف مع الامام              |        |
| د تخفيه بها                              | ٣٧٥    | و صف وجه العدو إلخ                    | ٣٣٤    |
| د الاضطجاع بعدهما                        | ٣٨٢    | من قال إذا صلي ركعة وثبت              |        |
| مذاهب العلماء في الاضطجاع                | ٣٨٤    | قائماً إلخ                            | ٣٣٧    |
| إذا أدرك الامام ولم يصل ركعتي الفجر      |        | من قال يكثرون جميعاً وإن كانوا إلخ    | ٣٤٣    |
| إذا أقيمت الصلاة فلا صلاة إلا المكتوبة   | ٣٨٧    | من قال يصلى بكل طائفة ركعة إلخ        | ٣٥٢    |
| د من فاته متى يقضيها                     | ٣٩٦    | من قال يصلى بكل طائفة ركعة ثم بسم إلخ | ٣٥٣    |
| الفهرس                                   | ٤٠١    |                                       |        |
| تصويب الأخطاء                            | ٤٠٤    |                                       |        |

